


É um serviço educacional de interesse público, publicada  
pela Igreja de Deus Unida, uma Associação Internacional.  

ESTA PUBLICAÇÃO NÃO É PARA SER VENDIDA.  

Versões Bíblicas
As escrituras citadas são extraídas da versão da Bíblia Portuguesa por João Ferreira 
de Almeida, Revista e Corrigida (ARC).
Quando outra versão é usada, a versão bíblica é referenciada com as seguintes 
abreviações: ARA – Almeida Revista e Atualizada
ACF – Almeida Corrigida Fiel
BLH – Bíblia na Linguagem de Hoje
NVI  – Nova Versão Intrenacional 



© 2023 Igreja de Deus Unida, uma Associação Internacional
Todos os direitos reservados. Impresso nos EUA

As Escrituras aqui citadas, salvo referido em contrário,  
são extraídas da versão da Bíblia de  

João Ferreira de Almeida, Revista e Corrigida (ARC), SBB 1998.



2	 Quem é Deus?

Índice
3     Introdução

6     A Grandiosidade do Deus Todo-Poderoso

8     A Natureza Pessoal de Deus

12   Uma Relação de Família
15   A Família de Deus

17   Como é Deus, o Único?
21   “O Senhor, Nosso Deus, é o Único Senhor”

24   Quem foi Jesus?
29    Um Mistério Solucionado: A Identidade de Melquisedeque
31   A Pluralidade de Deus
32   Jesus Era um Judeu
33   Jesus Foi Enviado pelo Pai

34   Compreendendo Deus Através de Cristo

38   O Que nos Ensina a Ressurreição de Cristo?

42   Deus é uma Trindade?
46   O Que dizer de Mateus 28:19?

47   O Espírito Santo Não é uma Pessoa

52   Entendendo ‘à Imagem de Deus’

56   Participando da Natureza Divina
59   Jesus Cristo: Nosso Misericordioso Sumo Sacerdote
61   A Natureza e o Caráter de Deus



	 3

Introdução
“Uma das questões fundamentais da religião Hebraica é: 

‘Quem é Deus?’”—Dicionário Teológico do Antigo Testamento 
(Theological Dictionary of the Old Testament)  

por Helmer Ringgreen.

A maior parte das pessoas tem as suas próprias impressões sobre um Ser 
Supremo. Mas de onde vêm essas impressões? Muitas são reflexões de 

como as pessoas veem a Deus. Em 
consequência disso a palavra Deus  
acabou recebendo uma diversidade 
de significados, muitos deles com-
pletamente estranhos à Bíblia. 

Mas qual significado é verda-
deiro? Como é que o Criador se 
revela ao homem?

A resposta é, obviamente, uma 
questão a debater. Mas vamos 
afirmar aqui inequivocamente 
que a principal forma de Deus se  
revelar é através de Sua Pala-
vra, a Bíblia (para a prova de 
sua autenticidade, baixe ou peça 
o nosso guia de estudo bíblico 
gratuito A Bíblia Merece Con-
fiança?). A Bíblia é um livro sobre 
Deus e Sua relação com os seres 

humanos. As Escrituras contêm uma longa história da  
revelação do próprio Deus ao homem―desde o primeiro homem, Adão, 
ao profeta e legislador, Moisés, através dos apóstolos de Jesus e da  
Igreja primitiva.

Em contraste com muitas suposições humanas, a Bíblia mostra uma  
imagem verdadeira de Deus. Este livro notável revela Sua semelhança, o 
que Ele anda fazendo e o que espera de nós. Ainda nos diz por que estamos 
aqui e apresenta-nos o Seu pouco compreendido plano para a Sua criação. 
Este manual de conhecimento básico é fundamentalmente diferente de  
qualquer outra fonte de informação. É genuinamente único porque contém, 
de muitas maneiras, a verdadeira assinatura de Deus. 

O Criador diz-nos na Sua Palavra: “Eu sou Deus, e não há outro Deus, não 
há outro semelhante a mim; que anuncio o fim desde o princípio e, desde a 
antiguidade, as coisas que ainda não sucederam; que digo: o meu conselho 
será firme . . . ” (Isaías 46:9-10). Ele nos diz que somente Ele, ninguém 

Introdução

Em contraste com muitas 
suposições humanas, a Bíblia 
mostra uma imagem verda-
deira de Deus.

Ariana Del SignoreAriana Del Signore



4	 Quem é Deus?

 Il
us

tra
çã

o 
fo

to
gr

áfi
ca

 p
or

 iS
to

ck
ph

ot
o/

S
ha

un
 V

en
is

h

mais, prediz o futuro e o faz acontecer. Este é um testemunho poderoso do  
Todo-Poderoso Deus da Bíblia!

Mas, mesmo sendo tão grandioso, Deus não é inacessível. Ele não está 
além do nosso alcance. Nós podemos vir a conhecer este Ser magnificente!

Como observou a autora Karen Armstrong: “Ao longo da  
história, homens e mulheres têm experimentado uma dimensão 
de espírito que parece transcender o mundo terrestre. Na verdade, é 
uma característica espantosa da mente humana ser capaz de conceber  
conceitos que, desse modo, vão muito além dela” (Uma História de Deus  

[A History of God], 1992,  
pág. XXI).

Ela expressa o nosso inato 
desejo de conhecermos e compre- 
endermos as coisas muito além  
dos nossos sentidos físicos. 
Nós queremos saber por que  
estamos aqui, qual é o nosso 
propósito, se há algum poder  
superior que opera em nossas 
vidas e no mundo ao nosso redor.

Inspirada por Deus, através 
da obra de Seu Espírito Santo, a  
própria Bíblia dá-nos a chave  
mestre do conhecimento de Deus: 
“Como dizem as Escrituras  
Sagradas: ‘O que ninguém 
nunca viu nem ouviu, e o que  
jamais alguém pensou que podia 
acontecer, foi isso o que Deus 

preparou para aqueles que o amam’. Mas foi a nós que Deus, por meio 
do Espírito, revelou o seu segredo. O Espírito Santo examina tudo, até  
mesmo os planos mais profundos e escondidos de Deus” (1 Coríntios 2:9-10, 
BLH, grifo do autor).

Nós precisamos saber—da própria Escritura inspirada—quem é Deus 
e com quem se relaciona e como Se revela a nós. Precisamos conhecer a  
verdadeira natureza do nosso Criador—conhecer, como disse Albert  
Einstein: “A mente de Deus”. E esse é precisamente o propósito desta 
publicação. (Esta questão fundamental sobre a existência de Deus é 
tratada em profundidade nos nossos guias de estudo gratuitos A Questão 
Fundamental da Vida: Deus Existe? e Criação ou Evolução: Realmente 
Importa em que Você Acredita?).

Nunca a humanidade precisou tanto do verdadeiro conhecimento 
sobre Deus. Um escritor descreveu, adequadamente, que o nosso mundo 
está “repleto de vidas desnorteadas: homens e mulheres esgotados, sem 
rumo, desesperadamente à procura de esperança”. Nosso Criador quer 

“Ao longo da história, homens  
e mulheres têm experimenta-
do uma dimensão de espírito 
que parece transcender o 
mundo terrestre.”



	 5

que O compreendamos muito melhor, por isso podemos ter esperança e 
confiança na veracidade da Sua Palavra, a qual descreve o Seu plano e 
propósito para a humanidade.

Comecemos o nosso estudo vendo o que as Escrituras revelam acerca da 
glória e magnificência de Deus. Isto dá-nos o adequado conhecimento—a 
atitude e abordagem corretas—para compreender a majestosa natureza do 
nosso Criador. 

Introdução

Quem entre nós não olhou para o 
céu noturno e tenha perguntado 
por que estamos aqui? Que é o 

homem neste universo?  
Qual é o propósito da vida? 

Nesta época de aumento surpreendente no conheci-
mento sobre o universo, filósofos, cientistas e outros 
pensadores fazem estas mesmas perguntas. As hipó-
teses que deduziram pensativamente do conhecimento 
científico tradicional foram achadas em falta.  

Estas perguntas têm sido feitas à séculos. Mas todas elas 
giram à volta do que é, talvez, a questão mais fundamental 
de todas: Deus existe?

Você pode aprender mais no nosso 
guia de estudo bíblico gratuito  

A Questão Fundamental  
da Vida: Deus Existe? 

Visite nosso site ou contate-nos 
num dos nossos escritórios  

ao final deste guia para obter  
sua cópia gratuita.

www.revistaboanova.org



6	 Quem é Deus?

A Grandiosidade do  
Deus Todo-Poderoso

 “Assim diz o Alto e o Sublime, que habita na eternidade…” 
(Isaías 57:15)

Muita gente, nesta era profana e irreverente—até mesmo cristãos  
professos—parece ter perdido o sentido da divina majestade de Deus. 

Muitos se comportam com ignorância e irreverência desmedidas e com falta 
de respeito para com o nosso Criador. O Seu nome é proferido muitas vezes, 
mas de modo profano e desrespeitoso.

Mas o que dizer sobre aqueles que vislumbraram a majestade de Deus? 
Como reagiram? As Escrituras mostram que reagiram quase sempre 
com profunda humildade. Quando os profetas das Escrituras do Antigo  
Testamento e os apóstolos do Novo Testamento conheceram a Deus, 
então, como homens, eles se sentiram terrivelmente diminutos ao  
se comparar.  

Contatos estreitos com a Divindade
Por exemplo, o patriarca Jó se conscientizou extremamente da sua  

insignificância quando Deus lhe revelou alguns aspectos da magnificência 
da Sua criação (Jó 38-41). A reação humilde de Jó foi imediata: “Então  
respondeu Jó ao Senhor, dizendo: ‘Bem sei eu que tudo podes, e nenhum 
dos teus pensamentos pode ser impedido . . . falei do que não entendia; 
coisas que para mim eram maravilhosíssimas, e que eu não compreendia. 
Escuta-me, pois, e eu falarei; eu te perguntarei, e tu ensina-me. Com o 
ouvir dos meus ouvidos ouvi, mas agora te veem os meus olhos. Por isso me  
abomino e me arrependo no pó e na cinza’” (Jó 42:1-6).

Quando Moisés se encontrou pela primeira vez com Deus na sarça 
ardente, ele “encobriu o seu rosto, porque temeu olhar para Deus”  
(Êxodo 3:6). No encontro de Josué com a divindade, ele “se prostrou sobre 
o seu rosto na terra, e O adorou, e disse-Lhe: Que diz meu Senhor ao seu 
servo?” (Josué 5:14).

Em visão, Isaías viu o Senhor sentado no Seu trono entre Sua corte  
angelical (Isaías 6:1-4). O profeta reagiu imediatamente dizendo: “Ai de 
mim, que vou perecendo! Porque eu sou um homem de lábios impuros . . . 
os meus olhos viram o rei, o Senhor dos Exércitos!” (versículo 5).

Quando Ezequiel viu “o aspecto da semelhança da glória do Senhor”, 
ele, como Josué e muitos outros, caiu sobre o seu rosto (Ezequiel 1:28). 
Quando tiveram essa experiência direta com a majestade esplendo-
rosa de Deus, que lhes foi revelada, imediatamente, esses profetas e  
patriarcas da antiguidade se humilharam. E essa experiência  



	 7

emocionante mudou a vida deles.
O Novo Testamento revela o grande Deus do universo na pessoa de Jesus 

Cristo. Nas ocasiões especiais em que os discípulos de Cristo vislumbra-
ram o poder magnífico de Deus, revelado através dos milagres de Jesus, as 
suas reações refletiram o quanto foi espantoso o encontro com um mundo  
invisível e poderoso, e muito diferente do nosso.  

Aconteceu, em uma ocasião que Pedro e outros não conseguiram pescar 
nada a noite toda. Contudo, quando Cristo lhes disse para lançarem as redes 
noutro lugar, eles subitamente pescaram tanto que as suas redes começaram 
a ceder e os barcos começaram a afundar (Lucas 5:4-7).  

Pedro ficou impressionado. “E Quando Simão Pedro viu isso, prostrou-se 
aos pés de Jesus e disse: Afasta-te de mim, Senhor, porque sou um homem 
pecador!” (versículo 8, NVI).

Mais tarde, Pedro—junto com Tiago e João—teve uma breve antevisão 
da vida eterna no Reino de Deus. Deus deu-lhes a maravilhosa oportuni-
dade de terem uma visão de Cristo transfigurado em glória com Elias e 
Moisés. Quando ouviram uma voz vinda do céu reagiram caindo por terra. 
“E tiveram grande medo” (Mateus 17:6).

Muitos anos mais tarde, quando o apóstolo João escreveu o livro de  
Apocalipse, ele reagiu à visão de Cristo ressuscitado e glorificado caindo “a 
Seus pés como morto” (Apocalipse 1:17).

Em certa altura do seu ministério, o apóstolo Paulo relatou que 
em visão “foi arrebatado ao paraíso e ouviu palavras inefáveis, de 
que ao homem não é lícito falar” (2 Coríntios 12:4). Ele também se  
sentiu apavorado.

Em tais circunstâncias, compreendendo a natural reação humana, muitas 
vezes Deus encorajou os Seus servos e disse-lhes para não terem medo. 
Cada um desses homens vislumbrou a glória de Deus e ficaram apavorados 
por causa de Sua grandiosidade.  

O que pensamos sobre Deus
Será que vemos Deus como esses homens viram? Será que entende-

mos, como Salomão entendeu, que nós residimos na terra e Deus no céu  
(Eclesiastes 5:1-2) e que devemos ter respeito a Deus, proferindo Seu nome 
com dignidade, estando cientes de que Ele sabe exatamente o que fazemos 
e que um dia devemos prestar contas de tudo? (2 Coríntios 5:9-10).  

Será que temos a atitude do apóstolo Paulo quando descreveu Jesus  
glorificado ao jovem evangelista Timóteo? “O bem-aventurado, e único 
Poderoso Senhor, Rei dos reis e Senhor dos senhores; Aquele que tem, 
ele só, a imortalidade, e habita na luz inacessível; a quem nenhum 
dos homens viu nem pode ver, ao qual seja honra e poder sempiterno”  
(1 Timóteo 6:15-16).

A incrível glória de Deus Pai e Jesus Cristo excede muitíssimo a qualquer 
coisa que possamos sequer imaginar. E, esse fato, deve nos levar a um pro-
fundo sentimento de admiração e humildade!

A Grandiosidade do Deus Todo-Poderoso



8	 Quem é Deus?

A Natureza Pessoal  
de Deus

 “Deus era um personagem de certa forma indeterminado, 
definido em abstrações intelectuais em vez de imagens”— 

Uma História de Deus (A History of God)  
por Karen Armstrong.

Deus sempre existiu? Se não, então, quem O criou? Deus é uma pessoa, 
duas ou três? O que foi que Jesus nos revelou sobre a natureza de 

Deus, quando Ele continuamente se referia a um Ser a quem chamava “o 
Pai”? As respostas se tornarão claras à medida que progredirmos ao longo  
das Escrituras. 

O primeiro ponto importante que precisamos compreender é que Deus 
mesmo se revela através da Sua palavra. O Criador quer que homens 
e mulheres O entendam na medida em que Ele se revela nas Sagradas  
Escrituras. É importante que consideremos cuidadosamente essa verdade.

No primeiro livro da Bíblia encontramos um ponto vital sobre a natu-
reza de Deus. Gênesis 1 registra muitos atos criativos de Deus antes 
de Ele criar a humanidade. Mas observe o versículo 26: "Então Deus 
disse: E disse Deus: ‘Façamos o homem à nossa imagem, conforme a  
nossa semelhança".

Em nenhum dos versículos anteriores de Gênesis Deus usou a expressão 
no plural “Façamos . . . ” Por que agora ela é usada? Por que, ao longo dos 
séculos, os tradutores da Bíblia entenderam que o plural era necessário 
neste versículo?  

Quem é o “Nós” mencionado aqui e por que o pronome possessivo 
plural “Nosso” também é utilizado duas vezes nesta frase? Em todo 
o primeiro capítulo de Gênesis, a palavra hebraica traduzida como 
"Deus" é Elohim, um substantivo plural que denota mais de uma  
entidade. Por que o nosso Criador propositadamente usaria estas expres-
sões no plural? Deus é mais de uma pessoa? Quem e o que é Ele? Como  
podemos entender?

A Bíblia interpreta a Bíblia
Um dos princípios fundamentais que deve ser levado em conta no que 

diz respeito ao correto entendimento da Palavra de Deus é simplesmente 
este: A Bíblia interpreta a Bíblia. Muitas vezes temos de procurar mais luz 
noutras partes das Escrituras quanto ao significado de certa passagem, para 
melhor entendê-la. O Novo Testamento lança muita luz sobre o Antigo,  
e vice-versa.

Podemos compreender muito melhor Gênesis 1:26 à luz dos escritos 



	 9

do apóstolo João. Ele começa a biografia de Jesus Cristo declarando: “No 
princípio, era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. Ele 
estava no princípio com Deus. Todas as coisas foram feitas por ele, e sem 
ele nada do que foi feito se fez” (João 1:1-3).

Se você está com alguém, então você é outro, separado dessa pessoa. 
Nesta passagem, João descreve claramente dois seres divinos.

Em certo sentido pode se dizer que João 1:1 é realmente o início da 
Bíblia. Ele descreve a natureza de Deus, como Criador, mesmo antes do 
início descrito em Gênesis 1:1. O Novo Comentário Bíblico Revisado 
declara: “A distintiva contribuição de João mostra que antes da Criação o 
Verbo já existia” (1970, pág. 930, grifo do autor).

Observe cuidadosamente o contexto deste capítulo crucial de João. O  
versículo 14 explica exatamente em que se tornou este Verbo: “E o Verbo 
se fez carne e habitou entre nós, e vimos a Sua glória, como a glória do  
Unigênito do Pai, cheio de graça e de verdade”. O Verbo foi concebido 
na carne como um ser humano físico―Jesus Cristo. Embora plenamente 
humano, Cristo refletiu perfeitamente o caráter divino de Deus.

O Verbo da vida
Então, temos aqui dois grandes personagens, ambos não criados, Seres  

eternos—Deus e o Verbo, ambos divinos—dirigindo à Criação. Como 
comentou o falecido teólogo Britânico F. F. Bruce sobre a passagem de 
abertura do Evangelho de João: “O Verbo encarnado não foi criado, pois 
além de gozar da companhia divina, Ele também compartilha da mesma 
essência divina” (A Mensagem do Novo Testamento [The Message of the 
New Testament], 1972, pág. 105, grifo do autor). Este Verbo era e é Deus 
junto com o Pai.

Mais tarde, João, na sua primeira epístola, acrescenta ao nosso enten-
dimento: “O que era desde o princípio, o que ouvimos, o que vimos com 
os nossos olhos, o que contemplamos e as nossas mãos apalparam—isto 
proclamamos a respeito da Palavra da vida” (1 João 1:1 NVI). Aqui, o 
mesmo “Verbo” (Jesus Cristo) registrado no Evangelho de João é chamado 
“a Palavra da Vida”.

É fácil ignorar a importância deste versículo crucial e passar por cima 
do seu enorme significado. Aquele que se fez Jesus Cristo declarou estar 
no mesmo plano de existência de Deus Pai, nasceu como um ser humano 
e passou pelos mesmos sentimentos físicos dos seres humanos—particu-
larmente como o Seu grupo inicial de discípulos mais íntimos, incluindo 
exatamente João, quem escreveu estas palavras. Estes homens foram  

Aquele que se fez Jesus Cristo declarou estar no mesmo 
plano de existência de Deus, o Pai, nasceu como um ser 
humano e passou pelos mesmos sentimentos físicos dos 
seres humanos.

A Natureza Pessoal de Deus



10	 Quem é Deus?

apóstolos de Cristo—Seus mensageiros—e foram testemunhas especiais 
da Sua ressurreição.

João expressou que o Verbo, que estava com Deus desde o princípio, 
viveu entre eles em corpo humano. Não obstante, Ele ter nascido como 
ser humano, realmente os discípulos viram, tocaram, conversaram e 
ouviram Aquele que era membro da família divina, como se tornará cada 
vez mais claro.  

João continua: "A vida se manifestou; nós a vimos e dela testemunha-
mos, e proclamamos a vocês a vida eterna, que estava com o Pai e nos 
foi manifestada" (versículo 2, NVI). "A Palavra da vida" em 1 João 1:1 é 
chamado de "a vida eterna" no versículo 2.

João diz mais: “O que vimos e ouvimos, isso vos anunciamos, para que 
também tenhais comunhão conosco; e a nossa comunhão é com o Pai e 
com seu Filho Jesus Cristo”, (versículo 3). Assim, revelado pela Sagrada  
Escritura, Deus Pai e Jesus Cristo formam uma família divina.

Eles têm uma relação familiar distinta e carinhosa. Jesus dirigindo-se ao 
Pai diz: “Pai, . . . tu me hás amado antes da criação do mundo”, (João 17:24). 
Aqui, Ele não se refere ao nosso limitado amor humano, mas ao amor divino 
do reino celestial.

Cristo, o Criador
O apóstolo João não escreveu somente o quarto Evangelho e três  

epístolas eternizadas no Novo Testamento, ele também escreveu o livro de  
Apocalipse. E foi nele, na mensagem de Cristo às sete igrejas de  
Apocalipse, que Jesus claramente se identificou como o iniciador ou fonte 
da criação de Deus. “Isto diz o Amém, a testemunha fiel e verdadeira, o 
princípio da criação de Deus” (Apocalipse 3:14).

Jesus não só morreu pelos nossos pecados para podermos ser  
reconciliados com o Pai, como também é nosso Criador. O apóstolo 
Paulo diz abertamente que “Deus tudo criou por meio de Jesus Cristo”  
(Efésios 3:9, ACF).

Em Colossenses 1:16 Paulo ainda é mais específico. Ele escreve: “Por-
que nele foram criadas todas as coisas que há nos céus e na terra, visíveis 
e invisíveis, sejam tronos, sejam dominações, sejam principados, sejam 
potestades; tudo foi criado por Ele e para Ele”.

Esta passagem inclui tudo. Jesus criou “todas as coisas que há nos céus e 
na terra”—o reino angelical com a sua inumerável hoste de anjos—e todo o 
universo, incluindo o planeta terra. Há muita gente que não entende o fato, 
biblicamente claro, de que Jesus Cristo é o nosso Criador.

A epístola aos Hebreus afirma também esta maravilhosa verdade. “Nes-
tes últimos tempos ele [Deus Pai] nos falou por meio do seu Filho. Foi ele 
quem Deus escolheu para possuir todas as coisas e foi por meio Dele que 
Deus criou o Universo” (Hebreus 1:2 BLH). Os testemunhos abundantes 
das Escrituras do Novo Testamento mostram que Deus Pai criou todas as 
coisas através do Verbo—Aquele que mais tarde viria a ser Jesus Cristo—



	 11

por isso ambos estiveram intimamente envolvidos na criação.
A epístola aos Hebreus apresenta Cristo como o ser através do qual o Pai 

fez surgir o mundo do espaço e do tempo, e que “sustenta todas as coisas 
pela palavra do seu poder” (Hebreus 1:3). As Escrituras, pois, revelam que 
Jesus não só criou o universo, como também o sustém.

Submissão ao Pai
Apesar disso, voluntariamente, Jesus submeteu o Seu poder e posição 

divinos para a nossa salvação. O apóstolo Paulo diz-nos: “Seja a atitude 
de vocês a mesma de Cristo Jesus, que, embora sendo Deus, não consi-
derou que o ser igual a Deus era algo a que devia apegar-se [isto é, não 
deixar de ir]; mas esvaziou-se a si mesmo, vindo a ser servo, tornando-se  
semelhante aos homens. E, sendo encontrado em forma humana,  
humilhou-se a si mesmo e foi obediente até a morte, e morte de cruz!” 
(Filipenses 2:5-8, NVI).

Depois de Jesus se sacrificar pelos nossos pecados e de então ressuscitar 
para a vida eterna, Ele “assentou-se à destra da Majestade, nas alturas [isto 
é, com o Pai]”, (Hebreus 1:3). Tendo experimentado diretamente o que é 
viver como ser humano, Cristo regressou ao trono do Pai—a Sua morada 
anterior ao longo de toda a eternidade passada.

Lembremo-nos de Suas palavras antes da Sua morte e ressurrei-
ção: “E, agora, glorifica-me tu, ó Pai, junto de ti mesmo, com aquela  
glória que tinha contigo antes que o mundo existisse” (João 17:5). Nesta  
passagem Jesus fala de um tempo ainda antes do registo da criação referida 
em Gênesis 1:1, de quando esses dois seres divinos estavam juntos antes  
da criação.  

É claro, agora e sempre, o Pai é supremo. A igualdade de Cristo com o 
Pai é no sentido de compartilhar o mesmo nível de existência, ambos sendo 
Deus. Isso não significa, como alguns sustentam, que os dois sejam iguais 
em autoridade―a Escritura mostra claramente que Cristo é subordinado 
ao Pai.

O capítulo 15 de 1 Coríntios é corretamente chamado, muitas vezes, de 
capítulo da ressurreição. Ele nos diz que todos no Reino de Deus estarão 
sujeitos a Cristo, exceto o Pai. “Porque todas as coisas sujeitou debaixo de 
seus pés. Mas, quando diz que todas as coisas lhe estão sujeitas, claro está 
que se excetua aquele [o Pai] que sujeitou todas as coisas. E, quando todas 
as coisas lhe estiverem sujeitas, então, também o mesmo Filho se sujeitará 
àquele que todas as coisas lhe sujeitou, para que Deus seja tudo em todos” 
(versículos 27-28).

Anteriormente em 1 Coríntios, Paulo esclarece que “Deus, [é] a cabeça 
de Cristo” (1 Coríntios 11:3). Em ambas as passagens Paulo descreve dois 
seres divinos independentes, onde Jesus se sujeita a Deus Pai. Na verdade, 
o próprio Cristo diz: “Porque o Pai é maior do que eu” (João 14:28), e “Meu 
Pai, . . . é maior do que todos” (João 10:29). Deus Pai é, incontestavelmente, 
o Chefe da família.

A Natureza Pessoal de Deus



12	 Quem é Deus?

Uma Relação de Família
"Eu lhe serei por Pai, e ele me será por Filho" (Hebreus 1:5).

Cerca de um terço do Novo Testamento consiste de citações e alusões 
óbvias ao Antigo Testamento. Essas referências não são casuais ou 

acidentais. Cada uma contém significado para nós e tem uma razão de 
estar lá.

Algumas dessas mais notáveis e esclarecedoras referências que nos  
ajudam a compreender a Deus encontram-se no livro de Hebreus e Atos. 

Nos primeiros capítulos do livro 
de Atos o apóstolo Pedro cita  
passagens dos Salmos para  
ilustrar o impressionante 
significado da ressurrei-
ção e da missão messiânica 
de Jesus. O autor do livro de 
Hebreus faz o mesmo nos  
capítulos 1 e 2 desta epístola.

Essas passagens chave em 
Salmos contêm o testemunho 
seguro do Pai relativo a Seu 
Filho, Jesus de Nazaré. Nelas 
vemos que Deus Pai testifi-
cou antecipadamente sobre o  
espantoso futuro papel do Verbo.

O autor de Hebreus cita o 
Salmo 2: “Porque a qual dos 
anjos disse jamais: ‘Tu és meu 

Filho, hoje te gerei?’ E outra vez: ‘Eu lhe serei por Pai, e ele me será por 
Filho?”’ (Hebreus 1:5; comparar Salmo 2:7; 1 Crônicas 17:13). Este foi o 
destino profético do Verbo.

O Salmo 45:6 também mostra o Pai testemunhando sobre o Filho, como 
explica a citação de Hebreus 1:8: “Mas, do Filho, diz: Ó Deus, o teu trono 
subsiste pelos séculos dos séculos, ceptro de equidade é o ceptro do  
teu reino”.

Muitos, ao ler este capítulo de Hebreus, passam por cima desse versículo, 
deixando de perceber a sua enorme importância. O Pai chama o Seu Filho, 
Jesus Cristo, de Deus. Cristo não é apenas o Filho de Deus. Ele é Deus! Ele 
é um membro da família de Deus. As Escrituras revelam Deus em termos 
de uma relação de família—Deus Pai e Jesus, o Filho, formam em conjunto 
a família de Deus!

Anteriormente, vimos, em João 1:14, que o Verbo, Jesus Cristo, "se 
fez carne e habitou entre nós . . . como a glória do Unigênito do Pai".  

As Escrituras revelam Deus 
em termos de uma relação de 
família—Deus, o Pai e Jesus, 
o Filho, formam em conjunto a 
família de Deus!

iStockphotoiStockphoto



	 13

A palavra grega monogenees, traduzida por Unigênito neste versículo e 
no versículo 18, confirma a relação entre Deus Pai e Aquele que se tornou 
Jesus Cristo.

O escritor Spiros Zodhiates, autor de vários livros sobre a língua grega 
usada na Bíblia, diz: “A palavra monogenees na verdade é uma palavra  
composta pelo advérbio monos, ‘sozinho’, e o substantivo genos ‘raça, 
descendência, família’. E aqui nos é dito que Aquele que veio revelar 
Deus—Jesus Cristo—é da mesma família, descendência e raça de Deus  
. . . Há evidência de sobra nas Escrituras mostrando que o Deus Supremo 
é uma família . . . ” (Cristo era Deus? Uma Defesa da Divindade de Cristo 
[Was Christ God? A Defense of the Deity of Christ], 1998, pág. 21, grifo 
do autor).

Quem foi o Senhor de Davi?
Nesta conjuntura, devemos considerar que o rei Davi de Israel, que escre-

veu muitos dos salmos, incluindo, provavelmente, o Salmo 2, citado acima, 
também era um profeta (Atos 2:30). Deus lhe deu incríveis discernimentos 
sobre a natureza de Deus e Seu governo sobre toda a criação. Davi é cha-
mado de "o homem que foi levantado em altura, o ungido do Deus de Jacó" 
(2 Samuel 23:1).

Ele foi um homem verdadeiramente inspirado pelo Espírito de Deus. 
Ele disse: “O Espírito do Senhor falou por mim, e a sua palavra esteve 
em minha boca” (versículo 2). O Criador revelou muitas verdades por 
intermédio de Davi e fez com que as suas palavras fossem preservadas nas 
Sagradas Escrituras—principalmente em muitos dos Salmos, mas também 
nos livros de Samuel, Reis e Crônicas.

Num dos salmos, especificamente identificado como tendo sido escrito 
por Davi, nos é dito: “Disse o Senhor ao meu Senhor: ‘Assenta-te à minha 
mão direita, até que ponha os teus inimigos por escabelo dos teus pés’” 
(Salmos 110:1). Diz O Novo Comentário Bíblico Revisado sobre uma refe-
rência a Jesus como "nosso Senhor" em Hebreus 7:14: “Observe a destacada 
descrição de Jesus como nosso Senhor. Aqui, há uma correspondência ao 
pensamento de Salmos 110:1, no qual Davi O trata por ‘Meu Senhor’” 
(1970, pág. 1203).

Neste notável salmo, o Pai fala para o Filho em visão profética—“Disse 
o Senhor ao meu [ao Senhor de Davi] Senhor…”.

Cerca de mil anos depois, o próprio Jesus deixou embaraçados os  
líderes religiosos de Seus dias com esta passagem. Eles entenderam que o 
Senhor imediato de Davi aqui era o Messias da profecia―o Cristo―um 
rei preeminente, descendente de Davi e governando como representante 
de Deus. Mas por que o descendente de Davi seria o seu Senhor? Observe  
a conversa:

"E, estando reunidos os fariseus, interrogou-os Jesus, dizendo: Que  
pensais vós do Cristo? De quem é filho? Eles disseram-lhe: De Davi.  
Disse-lhes ele: Como é, então, que Davi, em espírito, lhe chama Senhor, 

Uma Relação de Família



14	 Quem é Deus?

dizendo: Disse o Senhor ao meu Senhor: Assenta-te à minha direita, até 
que eu ponha os teus inimigos por escabelo de teus pés. Se Davi, pois, 
lhe chama Senhor, como é seu filho? E ninguém podia responder-lhe 
uma palavra, nem, desde aquele dia, ousou mais alguém interrogá-Lo"  
(Mateus 22:41-46).

Normalmente, um pai ancestral teria uma posição de Senhor sobre Seus 
descendentes―não ao contrário. E faz sentido quando percebemos que 
aquele que nasceria como descendente de Davi já era existente como o 
divino senhor de Davi e Ele mesmo estava sujeito a Deus Pai.

O apóstolo Pedro confirma a identidade desses dois seres: "Porque Davi 
não subiu aos céus [ele foi enterrado após sua morte e ainda aguarda a res-
surreição], mas ele próprio diz: Disse o Senhor ao meu Senhor: Assenta-te 
à minha direita, até que ponha os teus inimigos por escabelo de teus pés" 
(Atos 2:34-35).

Lembre-se desta regra importante para compreender a Bíblia:  
Verifique o contexto. O versículo 36 identifica estes dois Seres: “Saiba, pois, 
com certeza, toda a casa de Israel que a esse Jesus, a quem vós crucificastes, 
Deus o fez Senhor e Cristo”. Isto está maravilhosamente claro! Estas pas-
sagens—em Salmos 110 e em Atos 2—falam profeticamente sobre os dois 
membros da família divina: o Pai e o Filho.

Um Reino governante
Há outro livro do Antigo Testamento que da mesma forma confirma a 

existência de dois Seres divinos. É o livro de Daniel. O profeta Daniel, 
um homem muitíssimo querido por Deus nos provê um revelador exame 
do reino celestial. Ainda que Deus seja um espírito (João 4:24), pelo que é 
normalmente invisível aos olhos humanos (Colossenses 1:15), foi permitido 
ao profeta ver esses dois Seres em sua mente. Tal como o apóstolo João 
séculos mais tarde assim Daniel teve uma visão dos acontecimentos no 
reino espiritual.  

“Eu continuei olhando, até que foram postos uns tronos, e um Ancião 
de Dias se assentou; a sua veste era branca como a neve, e o cabelo da 
sua cabeça, como a limpa lã” (Daniel 7:9). Daniel regista uma descrição 
impressionante do Pai. Exatamente como, mais tarde, Jesus revelou Deus 
Pai, enquanto um Ser espiritual, todavia tendo forma e aspecto (João 5:37). 

Daniel também viu uma grande e fiel hoste angelical servindo constan-
temente o Pai. “Milhares de milhares o serviam, e milhões de milhões 
estavam diante dEle” (Daniel 7:10). Os anjos também são seres espirituais 
(Hebreus 1:7), no entanto também são representados com forma e aspecto. 
Mais tarde veremos mais seres espirituais tendo forma corporal. 

Daniel continua: “Eu estava olhando nas minhas visões da noite, e eis que 
vinha nas nuvens do céu um como o Filho do Homem; e dirigiu-se ao Ancião 
de Dias [Deus Pai], e o fizeram chegar até ele” (Daniel 7:13). Uma vez e 
outra, no Novo Testamento, Jesus Ele mesmo se diz “o Filho do Homem”.



	 15

Tal como em Hebreus 1:8, Jesus é descrito em Daniel como possuidor de 
um reino: “Foi-lhe dado o domínio, e a honra, e o reino, para que todos os 
povos, nações e línguas o servissem” (Daniel 7:14).

No Novo Testamento, Apocalipse 20:4-6 retrata o milênio, os primeiros 
mil anos do governo utópico de Cristo e dos Seus santos. Daniel também 
descreve o Reino de Jesus: “ . . . o seu domínio é um domínio eterno, que 
não passará, e o seu reino, o único que não será destruído” (Daniel 7:14).

O justo reino de Cristo continuará muito além da fronteira do  
milênio. Isaías 9:6-7 nos diz que ele durará para sempre. Na verdade, 
por fim, o Reino de Deus denota um nível de existência à qual os seres  
humanos podem ascender através de uma transformação de carne a espírito  
(comparar João 3:3-8; 1 Coríntios 15:50-51). 

Esta transformação implica em tornar-se membro glorificado da família 
de Deus. Assim, a família de Deus também é a família Reinante de Deus 
—o Reino de Deus. 

Por fim, o Reino de Deus denota um nível de existência à 
qual os seres humanos podem ascender através de uma 
transformação de carne a espírito.

Uma Relação de Família

www.revistaboanova.org

Vivemos num mundo repleto de  
más notícias de todos os tipos.  

Guerras, desastres naturais, crime e terrorismo  
dominam nossas manchetes. O que significa tudo isso? 

Por que o mundo está nesta condição? Com tantas  
más notícias, há alguma esperança real? 

Você pode aprender mais 
solicitando nossos livros 
gratuitos Por que Você 

Nasceu? e O Evangelho 
do Reino de Deus. 

Visite nosso site ou  
contate-nos num dos nossos 

escritórios ao final deste 
guia para obter suas  

cópias gratuitas.



16	 Quem é Deus?

A Família de Deus

O Pai e o Filho planejaram, desde o princípio, aumentar a Sua 
“espécie”, ou seja  Seu gênero ou forma. A “espécie Deus” é 

uma família! E é encabeçada pelo Pai e agora consiste do Pai e 
do Filho, Jesus Cristo. Efésios 3:14-15 menciona: “O Pai de nosso 
Senhor Jesus Cristo, do qual toda a família nos céus e na terra toma  
o nome”.

O Pai e Cristo sempre existiram desde o início e sempre existirão. 
O plano e a vontade dEles é adicionar mais seres à Sua “espécie”, 
[Sua família]—“trazendo muitos filhos à glória” (Hebreus 2:10). Tal 
como todo o ser foi criado para se reproduzir de acordo com a sua 
própria espécie, como está declarado ao longo de Gênesis 1, assim 
Deus moldou o homem à Sua própria “espécie ou gênero”. Esse é o 
significado fundamental do versículo 26, onde Deus diz: “Façamos o 
homem à nossa imagem, conforme a nossa semelhança”.

Isto é um processo de duas fases. Primeiro, Deus cria o homem 
físico, do pó da terra. Depois, através da conversão e fé em Cristo 
e obediência à lei do amor espiritual de Deus, homens e mulheres 
tornam-se espiritualmente uma “nova criatura” (2 Coríntios 5:17; 
Efésios 4:24). Isso conduz ao nascimento final de novos filhos 
no seio da família divina, que então são “como” Cristo, Ele Pró-
prio o primogênito Filho de Deus (Romanos 8:29; Gálatas 4:19;  
1 João 3:2). 

Na verdade, assim como as crianças humanas são da mesma 
espécie ou gênero de seres como seus pais (isto é, seres  
humanos), assim também os filhos de Deus serão da mesma 
espécie ou gênero do Pai e de Cristo (isto é, seres divinos). Esse 
é o maravilhoso destino da humanidade! A Família de Deus se 
expandirá através do fantástico plano de Deus conforme revelado 
na Sua Palavra. 

Todos os filhos dessa família—incluindo Cristo, que sempre 
esteve com Aquele a quem Ele revelou como “o Pai” (João 1:18; 
Mateus 11:27)—por sua própria vontade, estarão finalmente sob a 
soberania e liderança do Pai (1 Coríntios 15:28). Regidos pelo Pai 
e por Cristo, os membros desta família divina compartilharão, no 
futuro, uma eternidade gloriosa e justa.

Então, esse é o sentido no qual Deus é uma família—na verdade 
uma família em crescimento, atualmente constituída por dois Seres 
divinos, o Pai e Cristo o primogênito, a quem finalmente se juntará 
uma imensa multidão de outros filhos. 

Para mais detalhes sobre o propósito de Deus de tornar os seres 
humanos parte de sua família divina, solicite ou baixe gratuita-
mente nosso livro Por que Você Nasceu?



	 17

Como é Deus, o Único?
"Ouve, Israel, o Senhor, nosso Deus, é o único Senhor"  

(Deuteronômio 6:4).

A Bíblia é claríssima ao dizer que só há um Deus. Jesus, citando Moi-
sés, diz: “Ouve, Israel, o Senhor, nosso Deus, é o único Senhor”,  

(Marcos 12:29; Comparar Deuteronômio 6:4). Paulo diz que “não há outro 
Deus, senão um só” (1 Coríntios 8:4) e que “há um só Deus” (1 Timóteo 2:5).

A Bíblia também nos diz que todos os outros supostos deuses são  
ídolos—invenções da imaginação destorcida do homem. Ao longo da  
história o homem tem criado muitos deuses falsos. É com este contraste em 
pensamento que devemos abordar Deuteronômio 6:4—“Deus é o único”. 
(Para mais informações sobre este texto, leia "O Senhor, Nosso Deus, é o 
Único Senhor"  a partir da página 21.)

Há muita gente que não compreende completamente como a Bíblia usa os 
números. Este fator contribui para considerável confusão acerca de Deus.

Como devemos entender a unicidade de Deus? Bem como o uso habitual 
da simples numeração, o conceito de unidade completa está associado 
com a palavra hebraica traduzida por "único" em Deuteronômio 6:4 e  
outros versículos.

Dois se tornam um
Vejamos Gênesis, o primeiro livro da Bíblia. Aí, depois da  

criação de Adão e Eva, observamos a instituição da relação matrimonial:  
“Portanto, deixará o varão o seu pai e a sua mãe e apegar-se-á à sua mulher, 
e serão ambos uma carne”, (Gênesis 2:24). Um casal torna-se “uma carne” 
numa união sexual marital. Mas há também outro significado metafórico 
importante. É que, apesar de serem dois seres separados e distintos, neste  
contexto, os dois tornam-se um.

Mais ou menos quatro mil anos depois Jesus repetiu esse conceito 
quando disse, com respeito ao matrimônio, que “serão os dois uma só 
carne e, assim, já não serão dois, mas uma só carne. Portanto, o que Deus 
ajuntou, não o separe o homem” (Marcos 10:8-9). Ao se casarem os dois se 
tornam um, quando juntos em união sexual e no relacionamento de aliança 
de que compartilham. Mas permanecem dois seres separados, um ainda 
masculino e o outro feminino—porém juntos em matrimônio como uma 
unidade familiar.

É claro, essa unidade não é completa ou total. No entanto, no sentido 
físico, uma unidade óbvia é alcançada quando o homem e a mulher se unem 
no momento de conceber uma criança. Como um livro de ciência postula: 
“A vida humana começa na . . . cooperação da forma mais íntima. As duas 
células fundem-se completamente. Elas unem o seu material genético. Dois 



18	 Quem é Deus?

seres diferentíssimos transformam-se em um. O ato de gerar um ser humano 
envolve . . . uma cooperação tão perfeita que as identidades separadas do 
casal desaparecem” (Sombras de Antepassados ​​Esquecidos por Carl Sagan 
e Ann Druyan, 1992, pág. 199).

Até as substâncias separadas do DNA de dois seres humanos distintos 
unem-se na concepção para formarem um ser humano novo, único e dife-
rente de todas as outras pessoas.

Quão maravilhosas são as coisas de Deus! Como são sublimes os Seus 
propósitos para com a família humana. Compreender o matrimônio e a 
família ajuda-nos a entender aspectos do Reino de Deus. (Para saber mais 
tenha certeza de solicitar ou baixar o nosso livro gratuito O Casamento e a 
Família: A Dimensão Perdida).

Uma Igreja com muitos membros
Continuando com nosso estudo sobre o uso bíblico de números, Paulo 

escreveu que "não há judeu nem grego, não há escravo nem livre, nem 
homem nem mulher, pois todos vós sois um em Cristo Jesus" (Gálatas 3:28). 
Ou seja, estas distinções sociais não iriam dividir o povo de Deus. pois, eles 
tinha de ser um―em unidade uns com os outros.

Há uma Igreja, disse Paulo, mas composta de muitos membros individuais 
que possuem vários dons e talentos espirituais. Como mais tarde explicou 
aos cristãos da cidade de Corinto: "Ora, há diversidade de dons, mas o  
Espírito é o mesmo. E há diversidade de ministérios, mas o Senhor é o 
mesmo. E há diversidade de operações, mas é o mesmo Deus que opera tudo 
em todos" (1 Coríntios 12:4-6).

Paulo procura transmitir enfaticamente esse ponto. Ele continua no  
versículo 12: “Porque, assim como o corpo é um e tem muitos membros, e 
todos os membros, sendo muitos, são um só corpo, assim é Cristo também” 
(1 Coríntios 12:12). Aqui, Paulo compara a Igreja ao corpo humano.

A seguir ele nos lembra, a princípio, o que tinha previamente escrito em 
Gálatas 3:28,  que acabamos de ler, declarando: “Pois todos nós fomos bati-
zados em um Espírito, formando um corpo, quer judeus, quer gregos, quer 
servos, quer livres, e todos temos bebido de um Espírito” (1 Coríntios 12:13).

A Igreja é o corpo espiritual de Jesus Cristo (Efésios 1:22-23). De sorte 
que compreendemos perfeitamente, então Paulo repete, ao continuar, de 
1 Coríntios 12, comparando a Igreja ao corpo humano, o qual do mesmo 
modo tem muitos membros executando diferentes funções: “Porque  
também o corpo [humano] não é um só membro, mas muitos . . . Agora, 
pois, há muitos membros, mas um corpo” (versículos 14 e 20)―isto é, há 
muitos membros da Igreja, mas uma Igreja.

Finalmente, no versículo 27, ele volta a apontar para esse ponto básico: 
“Ora, vocês são o [único] corpo de Cristo, e cada um de vocês, individual-
mente, é membro [distinto] desse corpo” (1 Coríntios 12:27, NVI). 

Neste sentido a família divina também é semelhante: um Deus e somente 



	 19

um Deus, contudo dois membros glorificados da família constituem agora 
esse mesmo Deus—e mais, muitos mais, potenciais membros entre a  
humanidade (Romanos 8:29).

E, em outro contexto, Paulo escreveu: “Por causa disso, me ponho de 
joelhos perante o Pai de nosso Senhor Jesus Cristo, do qual toda a família 
nos céus e na terra toma o nome” (Efésios 3:14-15). Embora haja uma só 
família, há muitos membros. Os Cristãos verdadeiramente convertidos, 
guiados pelo Espírito de Deus, já são contados como membros da família 
(Romanos 8:14; 1 João 3:1-2), mesmo ainda não tendo recebido glorificação 
e imortalidade na ressurreição para a vida eterna, a qual terá lugar quando 
Cristo regressar à terra (1 Tessalonicenses 4:16-17). 

Em outro lugar, Paulo nos diz que “carne e sangue não podem herdar 
o Reino de Deus” (1 Coríntios 15:50). Temos de ser transformados no 
momento da ressurreição (versículos 51-54; Filipenses 3:20-21). Deus reali-
zará isso ao seu devido tempo—desde que nós vençamos e desenvolvamos 
um caráter reto e divino (Apocalipse 2:26; 3:21; 21:7-8).

Uma Igreja, um Deus
Em João 17 Jesus orou ao Pai: "E a vida eterna é esta: que [os discípulos 

de Cristo] conheçam a ti só por único Deus verdadeiro e a Jesus Cristo, 
a quem enviaste" (versículo 3). 
Jesus, portanto, distingue-Se 
entre Deus Pai e Si mesmo. Eles 
não são o mesmo ser. No entanto, 
eles compartilham de uma per-
feita união e unicidade.

Então, no decurso dessa mara-
vilhosa oração proferida pouco 
antes da Sua crucifixão, Cristo 
disse: “Pai santo, protege-os em 
teu nome, o nome que me deste, 
para que sejam um, assim como 
somos um”. (João 17:11, NVI). 
Antes tinha dito: “Eu e o Pai 
somos um” (João 10:30).

Você precisa entender esse 
importantíssimo ponto. A Igreja 
tem de ser uma, tal como Deus 
Pai e Jesus Cristo são um. É um 
dever muito difícil! Os membros 
devem estar unidos uns com os outros como Cristo e o Pai estão em per-
feita união. Embora, temos de ser realistas e admitir que raramente isso 
tenha sido o caso na história da igreja, Deus espera que nos esforcemos por 
essa unicidade espiritual.

Há uma Igreja, disse Paulo, mas 
composta de muitos membros 
individuais que possuem vários 
dons e talentos espirituais.

Como é Deus, o Único?



20	 Quem é Deus?

Os membros da verdadeira Igreja de Deus têm que estar todos unidos 
pelo Espírito de Deus (1 Coríntios 12:13)—vivendo por esse Espírito.  
E é responsabilidade de cada um procurar a associação organizada que 
melhor represente o modelo bíblico da Igreja do Novo Testamento. (Para 
melhor compreensão, não deixe de pedir o nosso livro grátis A Igreja que 
Jesus Cristo Edificou).

Vemos, pois, que o Pai e Jesus Cristo são um no mesmo sentido que Jesus 
orou para a Igreja ser uma—uma em propósito, crença, direção, fé, espírito 
e atitude—unida pelo Espírito Santo.

Vejamos o esclarecimento adicional que Jesus nos dá em Sua oração em 
João 17: "Eu não rogo somente por estes, mas também por aqueles que, 
pela sua palavra, hão de crer em mim; para que todos sejam um, como tu, 
ó Pai, o és em mim, e eu, em ti; que também eles sejam um em nós, para 
que o mundo creia que tu me enviaste. E eu dei-lhes a glória que a mim me 
deste, para que sejam um, como nós somos um. Eu neles, e tu em mim, para 
que eles sejam perfeitos em unidade, e para que o mundo conheça que tu 
me enviaste a mim e que tens amado a eles como me tens amado a mim" 
(versículos 20-23).

A unicidade espiritual, essa união entre todos os irmãos, cristãos verda-
deiramente convertidos, só pode ser alcançada através do Espírito de Deus 
operando neles. A união deles através do Espírito Santo deve de refletir a 
perfeita união—a unicidade—de Deus, o Pai e de Jesus Cristo, o Filho.

Outro exemplo bíblico de unicidade
Cristo nos diz para vivermos “de toda palavra de Deus” (Lucas 4:4). Antes 

de ser escrito qualquer livro do Novo Testamento, as Escrituras Hebraicas—
que chamamos de Antigo Testamento—eram os únicos registos disponíveis 
da “palavra de Deus”. Muitas vezes o Antigo Testamento pode iluminar a 
nossa visão turva e ajudar-nos a compreender a intenção espiritual do Novo 
Testamento. Afinal de contas, devemos compreender que todos os livros 
da Bíblia são a Palavra de Deus revelada e que todos ampliam o nosso  
conhecimento (2 Timóteo 3:16).

Consideremos uma passagem, raramente lida, no livro de Juízes que  
ilustra como unicidade pode significar união: “Então, todos os filhos de 
Israel saíram, e a congregação se ajuntou, como se fora um só homem, 
desde Dã até Berseba, como também a terra de Gileade, ao Senhor, em 
Mispa” (Juízes 20:1).

Outrora a nação inteira de Israel esteve totalmente unida no propósito de 
enfrentar um sério problema que afetava todo o país. A expressão “como se 
fora um só homem” é usada para transmitir a ideia de que a nação estava 

A Escritura revela duas pessoas distintas e separadas, 
ambos sendo espírito, mas em uma unidade, crença, rumo e  
propósito―membros da mesma família divina.



	 21

completamente unida naquela ocasião específica.
Os versículos 8 e 11 enfatizam esse ponto: “Então, todo o povo se levan-

tou como um só homem . . . Assim, ajuntaram-se contra esta cidade todos 
os homens de Israel, aliados como um só homem”. É obvio que não haviam 
deixado de serem muitos cidadãos individuais da mesma nação. Aqui, outra 
vez, a própria Bíblia lança luz ao significado de unicidade. 

Compreendendo a unicidade de Deus
A Escritura revela duas pessoas distintas e separadas, ambos sendo  

espírito, mas em uma unidade, crença, rumo e propósito―membros da 
mesma família divina. "Eu e o Pai somos um", disse Jesus (João 10:30).

Quando compreendemos o que a Bíblia ensina, vemos que só há um Deus, 
do mesmo modo que só há uma raça humana—uma família ampliada que 
descende de Adão, agora com sete bilhões de indivíduos. Exatamente do 
mesmo modo, a única família divina—a família de Deus—está aberta a um 
número ilimitado de membros.

A família humana tradicional é um microcosmo dessa grande única  
família divina (comparar Romanos 1:20). Se compreendermos esse princí-
pio bíblico maravilhoso e magnífico, então devemos refletir o nosso destino 
final no nosso matrimônio, na nossa família e na nossa vida diária. Devemos 
nos esforçar para refletir o amor e a união da família Divina—Deus, o Pai e 
Seu Filho Jesus—na nossa relação familiar.

Como é Deus, o Único?

 “O Senhor, Nosso Deus, é o 
Único Senhor”

“Ouve, Israel, o Senhor, nosso Deus, é o único Senhor”. Esta 
simples declaração de Moisés em Deuteronômio 6:4, deu iní-

cio ao que agora é comumente referido como o Shemá (que significa 
“Ouve” em hebraico), e isso tem causado bastante consternação em  
muitos daqueles que tentam compreender quem é e o que é Deus.

Durante séculos a maioria dos Judeus, ao lerem aqui que Deus 
é um só, tem descartado a possibilidade de Jesus de Nazaré ser o 
Filho de Deus, no mesmo plano divino de Deus Pai.

Os primeiros teólogos católicos, lendo o mesmo versículo,  
lutaram para formular na doutrina da trindade um Deus que  
consistia de Pai, Filho e Espírito Santo, todos sendo pessoas  
distintas, mas ao mesmo tempo um só Deus trino.

Então, como devemos entender este versículo?
Um dos princípios primários para se entender a Bíblia é o de que 

temos de considerar todas as escrituras sobre um determinado 
assunto em pauta. E somente a partir daí é que chegamos a um 
entendimento completo e apurado desse assunto.



22	 Quem é Deus?

Outras passagens bíblicas nos falam claramente de que dois 
indivíduos distintos, o Pai e Jesus Cristo, o Filho, ambos são Deus 
(Hebreus 1:8; João 1:1, 14). Portanto, devemos analisar se a Shemá 
está comentando sobre a unidade numérica de Deus ou algo  
completamente diferente.

A palavra hebraica traduzida por “único” em Deuteronômio 6:4 é 
echad. Os seus significados incluem o número um, mas também 
incluem significados associados tal como “um único e o mesmo”, 
“como um só, junto [unificado]”, “cada um, todos”, “um após outro” 
e “primeiro [em sequência ou importância]” (Um Léxico Hebraico e 
Inglês do Antigo Testamento [A Hebrew and English Lexicon of the 
Old Testament] de Brown, Driver e Briggs, 1951, pág. 25). Também 
pode significar “somente”, como traduzido na Bíblia da Linguagem 
de Hoje. O significado exato é melhor determinado pelo contexto. 

Neste caso, várias interpretações podem estar gramaticalmente 
corretas e consistentes com outras afirmações bíblicas.

No Shemá Moisés pode estar simplesmente dizendo aos israe-
litas que o verdadeiro Deus, seu Deus, tinha que ser o primeiro 
―a mais alta prioridade―em seus corações e mentes. A jovem 
nação se libertara da escravidão de uma cultura egípcia na qual 
se adoravam muitos deuses, e eles estavam prestes a entrar 
numa terra cujos habitantes estavam mergulhados na adoração de  
muitos falsos deuses e deusas, como o da fertilidade, da chuva, da 
guerra, das jornadas, etc. Deus, por intermédio de Moisés, preveniu 
veementemente aos Israelitas dos perigos de abandoná-LO para 
seguir outros deuses.   

Essa interpretação—que Deus devia ser a principal prioridade 
para os Israelitas—é fortemente apoiada pelo contexto. Pois  
Moisés continua no versículo seguinte, “Amarás, pois, o Senhor, 
teu Deus, de todo o teu coração, e de toda a tua alma, e de todo 
o teu poder”.

Esta passagem está no centro de uma discussão que abrange 
diversos capítulos sobre os benefícios e bênçãos àqueles que 
sinceramente sigam a Deus e evitem as práticas idólatras do povo 
que eles iriam expulsar da terra prometida. O Próprio Jesus citou 
Deuteronômio 6:4-5 como o “primeiro de todos os mandamentos” 
na lei (Mateus 22:36-38; Marcos 12:28-30).

Também a tradução “somente” se encaixa bem nesse contexto. 
Isto é, somente o verdadeiro Deus seria o Deus de Israel; os Israe-
litas não teriam nenhum outro. 

Pode ser isso que entendeu o escriba que ouviu Jesus citar o 
versículo em Marcos 12:29-30. O escriba respondeu no versículo 
32 (NTLH): “Muito bem, Mestre! O senhor disse a verdade. ‘Ele é o 
único [do grego, heis, que corresponde a echad em seus múltiplos 
significados] Deus, e não existe outro além dele’”―o que parece 
indicar que isto é o que ele entendeu da palavra traduzida por “o 



	 23

único” nesta expressão (em essência, “somente”).
Porém, isso não excluiria Cristo de ser Deus, juntamente com o 

Pai. Pelo contrário, não há outro Deus além do Deus verdadeiro―
isto é, fora da família de Deus agora constituída por dois seres divi-
nos, o Pai e o Filho. Em suma, somente a família de Deus é Deus.

Outro ponto de vista dessa passagem é baseado na palavra 
raiz da qual echad é derivada—achad. Esta palavra raiz significa  
“unificar” ou “ir [unido] para um ou outro lado” (Concordância Bíblica 
Completa de Strong [Strong’s Exhaustive Concordance of the 
Bible]). Em outras palavras, echad também pode significar estar em 
união ou um grupo unido como um todo. 

Em vários versículos, echad claramente tem o significado de 
mais que uma pessoa unida num grupo. Em Gênesis 11:6 Deus fala 
sobre os que construíam a torre da Babel: “Eis que o povo é um 
[echad] . . . ” Em Gênesis 2:24 Ele diz: “Portanto, deixará o varão 
o seu pai e a sua mãe e apegar-se-á à sua mulher, e serão ambos 
uma [echad] carne”.

Quando lemos acerca de um grande grupo de pessoas, agindo 
como um, ou de um marido e uma esposa serem uma só carne 
em união marital, compreendemos que diversas pessoas estão 
envolvidas. Nós não supomos que estas pessoas distintas, que 
estejam unidas em espírito e propósito, que se tenham fundido 
fisicamente para se tornarem num único ser.

Está muito claro que Deus, o Pai e Jesus Cristo, o Filho, são de 
uma só opinião e propósito. Jesus disse da Sua missão: “A minha 
comida é fazer a vontade Daquele que Me enviou e realizar a Sua 
obra” (João 4:34) e “Não busco a minha vontade, mas a vontade do 
Pai, que me enviou” (João 5:30).

Descrevendo o relacionamente dEles, Jesus disse: “Eu e o Pai 
somos um” (João 10:30). Cristo orou para que os Seus seguidores, 
tanto os do presente como os do futuro, fossem unificados em espí-
rito e propósito tal como são Ele e o Pai. “Eu não rogo somente por 
estes [discípulos]”, Ele disse, “mas também por aqueles que, pela 
sua palavra, hão de crer em mim; para que todos sejam um, como 
tu, ó Pai, o és em mim, e eu, em ti; que também eles sejam um 
em nós” (João 17:20-21). Informações adicionais sobre a unidade 
de Deus, no sentido de ser um, podem ser encontradas ao longo 
desse capítulo do livro.

Não importa qual interpretação aceitemos―se “o Senhor 
nosso Deus, o Senhor é o primeiro”, “o Senhor nosso Deus, é 
somente o Senhor”, ou “o Senhor nosso Deus, é o único [em 
unidade] Senhor”―nenhuma delas limita Deus a um Ser singu-
lar. E, à luz dessas escrituras que vimos, e outras, está claro que 
Deus é uma pluralidade de Seres—uma pluralidade em união. Em 
outras palavras, Deus, o Pai e Jesus, o Filho, formam uma família  
perfeitamente unida como um só.

Como é Deus, o Único?



24	 Quem é Deus?

Quem foi Jesus?
 “No princípio, era o Verbo, e o Verbo estava com  

Deus, e o Verbo era Deus” (João 1:1).

No Novo Testamento, talvez com a exceção da epístola aos Hebreus, 
o Evangelho de João é o que apresenta a explicação mais completa 

sobre a divindade de Jesus Cristo. Conforme já referido, os versículos 1 a 3 
e o versículo 14, no primeiro capítulo de João, explicam claramente que o 
Verbo era Deus e que esteve com o Pai até tornar-Se o Messias ou Cristo, 
que significa “O Ungido”.

O acadêmico Britânico F.F. Bruce diz: “O Novo Testamento indica que Ele 
existiu antes de viver na terra como um personagem histórico. Por isso, somos 
encorajados a perguntar não somente, ‘Como foi a Sua existência anterior?’  
. . . mas também, ‘O que Ele fez nessa existência? ’” (O Passado, o Presente 
e o Futuro de Jesus: A Obra de Cristo [Jesus Past, Present and Future: The 
Work of Christ] 1979, págs. 11-12).

O Novo Comentário Bíblico Revisado explica sobre a passagem de aber-
tura do evangelho de João: “A existência anterior e divindade de Cristo 
estão claramente expressas. O Logos [o termo grego traduzido como ‘Verbo' 
aqui] não só estava com Deus no princípio, como também era Deus (1:1), 
e foi este Logos que se fez carne e é identificado como Cristo” (pág. 928)

Há várias outras passagens do Evangelho de João que revelam detalhes 
significantes que nos ajudam a compreender ainda mais. Consideremos um 
relato posterior no capítulo 1: “No dia seguinte, João [Batista] viu a Jesus, 
que vinha para ele, e disse: Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do 
mundo. Este é aquele do qual eu disse: após mim vem um homem que 
foi antes de mim, porque já era primeiro do que eu” (versículos 29-30,  
comparar versículo 15).

João Batista nasceu antes de Jesus (Lucas 1:35-36, 57-60) e começou o seu 
ministério antes de Jesus começar o Seu. Apesar disso João ainda disse que 
“[Ele] já era primeiro do que eu”. Por quê? Foi precisamente porque Jesus 
foi o Verbo existente antes do Seu nascimento humano (João 1:14).

Sua existência antes de Abraão
Ao lidar com as acusações dos fariseus em João 8, Jesus disse-lhes: 

"Ainda que eu testifico de mim mesmo, o meu testemunho é verdadeiro, 
porque sei de onde vim [ao lado do Pai no céu] e para onde vou; mas vós 
não sabeis de onde vim, nem para onde vou" (versículo 14).

Mais tarde, o apóstolo Paulo comentou sobre a falta de compreensão 
deles: "De fato, os moradores de Jerusalém e os seus líderes não entende-
ram que Jesus é o Salvador. E também não compreenderam as palavras dos 
livros dos Profetas, que são lidos todos os sábados. Mesmo assim, ao conde-



	 25

narem Jesus, eles estavam cumprindo essas profecias" (Atos 13:27 NTLH).
Hoje em dia, tal como no primeiro século, somente algumas pessoas 

compreendem verdadeiramente quem foi Jesus, de onde veio, o que está 
fazendo e o que fará. 

Mais tarde, em João 8, os judeus se reuniram ao redor de Jesus e Lhe 
perguntaram: "Quem te fazes tu ser?" (versículo 53). Eles simplesmente não 
tinham ideia da verdadeira identidade do Único, com quem eles estavam 
falando. E assim também é hoje em dia. Poucas pessoas realmente entendem 
as verdadeiras origens de Jesus Cristo.

Ele pacientemente explicou: "Abraão, vosso pai, exultou por ver o meu 
dia, e viu-o, e alegrou-se" (versículo 56). Mas como isso foi possível? O 
patriarca Abraão viveu por volta de dois mil anos antes do nascimento 
de Jesus. Por isso, aqueles que O ouviam desafiaram: "Ainda não tens  
cinquenta anos e viste Abraão?" (versículo 57). Diante desta esta pergunta 
Jesus deu uma resposta surpreendente: "em verdade, em verdade vos digo 
que, antes que Abraão existisse, Eu Sou" (versículo 58).

Por um momento, façamos uma pausa para meditar no que Jesus disse.
Ele estava declarando que Sua existência precedia a de Abraão. Além 

disso, a frase "EU SOU" era um título bem conhecido da divindade para 
os judeus. Isso remonta ao primeiro encontro de Moisés com Deus na 
sarça ardente.

Um encontro decisivo com Moisés
Moisés estava preocupado sobre como os israelitas receberiam a ele e a 

comissão que Deus lhe deu, então perguntou a Deus: "Eis que quando vier 
aos filhos de Israel e lhes disser: O Deus de vossos pais me enviou a vós; e 
eles me disserem: Qual é o seu nome? Que lhes direi?" (Êxodo 3:13).

Observe a resposta do Criador: "E disse Deus a Moisés: EU SOU O QUE 
SOU. Disse mais: Assim dirás aos filhos de Israel: EU SOU me enviou a 
vós" (Êxodo 3:14 ).

Observe também o versículo seguinte: "E Deus disse mais a Moisés: 
Assim dirás aos filhos de Israel: O Senhor, o Deus de vossos pais, o Deus 
de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de Jacó, me enviou a vós; este é 
meu nome eternamente, e este é meu memorial de geração em geração" 
(versículo 15).

Como é comum ao longo das traduções em língua portuguesa do Antigo 
Testamento, a palavra "Senhor" aqui com letras maiúsculas é substi-
tuída pelas consoantes hebraicas YHWH (comumente conhecido como  
Tetragrama, que significa quatro letras). Hoje, ninguém sabe ao certo como 
pronunciar esse nome, mas a pronúncia mais comum agora é Javé. (embora, 
a tradução anterior, comum e errada, era Jeová).

O nome YHWH é similar em significado a "EU SOU" (em hebraico EHYH 
ou Eheyeh). Ambas implicam eternidade, existência auto inerente (comparar 
João 5:26). Ninguém criou Deus. Devemos entender que Ele tem muitos 

Quem foi Jesus?



26	 Quem é Deus?

nomes nas Escrituras, cada qual nos diz algo sobre Sua natureza divina e 
caráter maravilhoso.

Diante desse cenário, portanto, quando Jesus disse em João 8:58 
que Ele precedeu Abraão e referiu a Si 
mesmo com existência contínua usando o 
termo "EU SOU", assim não deixando real-
mente nenhuma dúvida quanto a o que 
Ele queria dizer exatamente. Os judeus 
sabiam muito bem o que Ele quis dizer, e 
foi por isso que eles imediatamente ten-
taram apedrejá-Lo até à morte (versículo 
59). Jesus estava dizendo que Ele era o  
próprio Deus de Israel.

Quem era o Deus do Antigo  
Testamento?

O fato é que Jesus Cristo é o "EU SOU" 
da Bíblia. Ele foi a Pedra que guiava e estava 
com os filhos de Israel no deserto quando 
saíram do Egito (Deuteronômio 32:4). Paulo 
escreveu: "Ora, irmãos, não quero que  
ignoreis que nossos pais estiveram todos 
debaixo da nuvem; e todos passaram pelo 
mar, e todos foram batizados em Moisés, na 
nuvem e no mar, e todos comeram de um 
mesmo manjar espiritual, e beberam todos 
de uma mesma bebida espiritual, porque 
bebiam da pedra espiritual que os seguia; e a 

Pedra era Cristo" (1 Coríntios 10:1-4).
Além disso, o "EU SOU" do Antigo Testamento é descrito como cheio 

de "beneficência e verdade" (Êxodo 34:6). Da mesma forma, o Novo  
Testamento nos diz que Jesus era "cheio de graça e de verdade" (João 1:14). 
Jesus Cristo é "é o mesmo ontem, e hoje, e eternamente" (Hebreus 13:8).

É importante notar que há lugares no Antigo Testamento onde YHWH 
claramente se refere a Deus Pai. Por exemplo, no Salmo 110:1, visto  
anteriormente, o rei Davi declarou: "Disse o Senhor [YHWH] ao meu 
Senhor . . . ". O YHWH aqui é o Pai falando com o Senhor de Davi, aquele 
que se tornou Jesus Cristo. Muitas vezes, porém, o nome YHWH se refere 
àquele que se tornou Cristo e, às vezes, refere-se tanto ao Pai e Cristo juntos, 
assim como o nome Deus muitas vezes faz.

Considere-se que, com exceção de Jesus, nenhum ser humano jamais viu 
o Pai (João 1:18; 5:37; 6:46; 1 João 4:12). No entanto, Abraão, Jacó, Moisés 
e outros viram a Deus (Gênesis 18; 32:30; Êxodo 24:9-11; 33:17-23). Assim, 
o YHWH, o "EU SOU", o Verbo, que mais tarde tornou-se Jesus Cristo, 

Embora Deus, o Pai, 
seja o motivo princi-
pal por trás da Bíblia 
hebraica, foi através de 
Jesus Cristo que Ele 
criou todo o universo.

NASANASA



	 27

era Aquele a quem eles viram. Era Ele que lidava diretamente com os seres 
humanos como Deus nos tempos do Antigo Testamento. Cristo morreu 
pelos nossos pecados e se tornou o mediador definitivo entre Deus e o 
homem (1 Timóteo 2:5), um papel que Ele já tinha cumprido parcialmente 
como o Verbo preexistente antes do Seu nascimento humano.

Assim, o Verbo era de fato o Deus do Antigo Testamento—e ainda o 
Pai também cumpriu esse papel em seu sentido estrito e real. Assim, Jesus 
lidou com a humanidade em nome do Pai, como Seu Porta-voz (comparar  
João 8:28; 12:49-50). Ademais, em muitas passagens do Antigo Testamento 
pode ser difícil separar esses dois grandes personagens, enquanto que o 
Novo Testamento é geralmente claro a esse respeito.

Naturalmente, desde que Jesus veio para revelar o Pai (Mateus 11:27), a 
conclusão lógica é que o Pai não era geralmente conhecido por aqueles que 
viviam nos tempos do Antigo Testamento, à exceção de alguns dos patriarcas 
e profetas hebreus. O rei Davi, por exemplo, era um dos que compreendiam.

Como antes citado parcialmente, Hebreus 1:1-2 afirma: "Havendo Deus, 
antigamente, falado, muitas vezes e de muitas maneiras, aos pais, pelos 
profetas, a nós falou-nos, nestes últimos dias, pelo Filho, a quem constituiu 
herdeiro de tudo, por quem fez também o mundo".

Nesta passagem de abertura do livro de Hebreus a implicação clara é que 
o Pai é a força motriz por trás de todo o Antigo Testamento. No contexto, 
o versículo 2 interpreta o versículo 1. Embora Deus o Pai seja o principal 
motor por trás da Bíblia hebraica, foi através de Jesus Cristo que Ele criou 
todo o universo.

Além disso, o princípio imprescindível da Bíblia interpretar a Bíblia nos 
ajuda a entender a intenção de Hebreus 1:1 à luz de outras escrituras. Uma 
vez que Deus fez o mundo através de Cristo e criou todas as coisas por Ele 
(Efésios 3:9; Colossenses 1:16; João 1:3), Ele lidou com o homem através da 
mediação do Verbo preexistente, Cristo.

Jesus—tanto Deus quanto homem
Jesus Cristo hoje em dia é o mediador entre Deus Pai e o homem. Mas 

para poder executar perfeitamente esta função crucial Ele teve que ter sido 
tanto Deus e homem. Ele foi verdadeiramente um homem na verdadeira 
acepção da palavra, ou não haveria salvação de nossos pecados. O apóstolo 
Paulo chamou-O “Jesus Cristo homem” (1 Timóteo 2:5), assim como o 
apóstolo Pedro (Atos 2:22).

Paulo nos diz, em um versículo anteriormente referido noutra  
versão, que devemos ter a mesma atitude humilde e prestativa de Cristo: 
“Ele tinha a natureza de Deus, mas não tentou ficar igual a Deus. Pelo  
contrário, ele abriu mão de tudo o que era seu e tomou a natureza de servo,  
tornando-se assim igual aos seres humanos. E, vivendo a vida comum de 
um ser humano, ele foi humilde e obedeceu a Deus até a morte de morte de 
cruz” (Filipenses 2:6-8 BLH).

Quem foi Jesus?



28	 Quem é Deus?

A humanidade de Jesus foi total e completa no sentido em que Ele viveu 
uma vida física como ser humano que terminou na morte. Ele sentia fome 
e comia, cansava-se e repousava, caminhava e falava como qualquer outro 
ser humano. Na Sua aparência física nada havia que o diferenciasse de outro 
Judeu do Seu tempo (Isaías 53:2).

A diferença fundamental estava no domínio espiritual. Jesus recebia  
continuamente o poder espiritual necessário da parte do Pai (comparar  
João 5:30; 14:10). Na verdade, Ele possuía o Espírito de Deus desde a con-
cepção, pois fora gerado no ventre de Maria por intermédio do Espírito 
Santo. Ainda que tivesse sido tentado como qualquer um de nós, Jesus nunca 
transgrediu a lei de Deus. Ele nunca pecou (Hebreus 4:15; 1 Pedro 2:22).

Uma das heresias mais insidiosas na história de dois mil anos do  
Cristianismo é a de que Jesus Cristo não era verdadeiramente um homem—
que Ele não foi realmente tentado pelo pecado. O apóstolo João condenou de 
forma enérgica esse tipo de ensinamento (1 João 4:3; 2 João 7).

Essa heresia começou no primeiro século, e ainda persiste hoje, conti-
nuando a desviar as pessoas da verdade de Deus. Temos de reconhecer que 
se Jesus não tivesse sido realmente humano, então o Seu sacrifício pelos 
nossos pecados teria sido em vão e sem efeito. 

O Filho do Homem e o Filho de Deus
No Novo Testamento, Jesus Cristo é chamado “o Filho do Homem” mais 

de 80 vezes. Era a expressão que Ele mais vulgarmente usava que se referia 
a Ele mesmo.

Cristo referiu-se repetidas vezes a Si mesmo como o Filho do Homem em 
relação ao Seu sofrimento e morte sacrificial pelos pecados da humanidade 
(Mateus 17:22; 26:45; Marcos 9:31; 14:41). Não obstante, de origem divina, 
Ele ponderadamente identificou-se com a nossa situação humana—de  
aflições e sofrimentos. O profeta Isaías O descreveu, em profecia, como “o 
mais indigno entre os homens, homem de dores” (Isaías  53:3).

Sendo empático com nossas fragilidades e dificuldades, Jesus disse: 
“Tomai sobre vós o meu jugo, e aprendei de mim, que sou manso e humilde 
de coração, e encontrareis descanso para a vossa alma. Porque o meu jugo é 
suave, e o meu fardo é leve” (Mateus 11:29-30).

Ele também disse ser o Filho do Homem quando se referiu à Sua função 
como futuro Governante da humanidade no Reino de Deus (Mateus 19:28). 
Ele até mesmo usou esse nome quando se declarou como “o Senhor do 
Sábado”, explicando com misericórdia e compaixão, como o sétimo dia, o 
Sábado, deve ser observado, (Marcos 2:27-28; Mateus 12:8; Lucas 6:5).

Então, quando veio para a região de Cesareia de Filipe, Jesus pergun-
tou aos seus discípulos: "Que dizem os homens ser o Filho do Homem?" 
(Mateus 16:13). Eles responderam, contando várias crenças comuns, mas 
errôneas sobre a identidade de Jesus. Simão Pedro respondeu dizendo: 
"Tu és o Cristo [o Messias], o Filho do Deus vivo" (versículo 16). Jesus  



	 29

percebeu que o próprio Pai tinha revelado essa verdade maravilhosa a 
Pedro (versículo 17). E todos os Seus apóstolos vieram a reconhecer essa 
mesma verdade e que é reiterada em outras partes do Novo Testamento 
(Mateus 14:33; João 20:31; Romanos 1:3-4).

Na verdade, enquanto Jesus era humano no sentido mais pleno também 
era mais do que simplesmente humano—de fato, Ele era o divino Filho 
de Deus com tudo o que implica o nome. Realmente, como vimos, Ele 
era o Criador Deus feito carne. E quando Sua vida humana chegou ao 
fim Ele voltou para a glória divina que compartilhava com o Pai desde a  
eternidade passada. (Para saber muito mais sobre quem era Jesus e 
os eventos de Sua vida, morte e ressurreição, não deixe de baixar ou  
solicitar o nosso livro gratuito Jesus Cristo—A Verdadeira História em  
www.revistaboanova.org)

Quem foi Jesus?

Um Mistério Solucionado: A 
Identidade de Melquisedeque

Já vimos que Jesus Cristo é o Mediador entre Deus e a  
humanidade. O Seu sacrifício consentido pelas nossas faltas 

qualificou-O de modo único para essa crucial função. Mas o 
Verbo também exerceu esse ofício sagrado durante o tempo do  
patriarca Abraão.

E Ele o fez na pessoa de Melquisedeque, sacerdote do  
Altíssimo. O livro de Gênesis menciona apenas brevemente esse 
misterioso personagem. Mas o Rei Davi, e muito especialmente a 
Epístola aos Hebreus no Novo Testamento, não deixam passar o 
Seu profundo significado.

Para entendermos a identidade de Melquisedeque, devemos 
deixar a Bíblia interpretar a Bíblia. A nossa capacidade de enten-
dimento é enormemente aumentada quando juntamos esses três 
registos e os consideramos como um todo. 

Primeiro vamos dar uma olhada no registo em Gênesis. Abraão 
encontrou-se com Melquisedeque depois de resgatar o seu sobrinho 
Ló do cativeiro onde estava. “E Melquisedeque, rei de Salém, trouxe 
pão e vinho; e este era sacerdote do Deus Altíssimo. E abençoou-o e 
disse: Bendito seja Abrão do Deus Altíssimo, o Possuidor dos céus e 
da terra; e bendito seja o Deus Altíssimo, que entregou os teus inimigos 
nas tuas mãos. E deu-lhe o dízimo de tudo” (Gênesis 14:18-20).

É interessante notar que Melquisedeque recebeu Abraão com 
pão e vinho, coisas que mais tarde seriam símbolos do sacrifício 
da Páscoa de Cristo em representação do Seu corpo e do Seu 
sangue. Melquisedeque também se dirige a Deus e O trata como 
“o Possuidor dos céus e da terra”. Depois, passados uns dois 
mil anos, Jesus Cristo também se dirigiria ao Pai chamando-Lhe 



30	 Quem é Deus?

“Senhor dos céus e da terra”.
O Salmo 110, um dos Salmos de Davi, tem grande significado  

teológico. Como já referido anteriormente, ele apresenta o Pai e o 
Verbo no versículo de abertura: “Disse o Senhor ao meu Senhor [de 
Davi]: Assenta-te à minha mão direita . . . ” É Cristo quem agora está 
à mão direita do Pai (Hebreus 8:1; 10:12; 12:2).

Conservando em mente o contexto do Salmo 110:1, observe-
mos o versículo 4: “Jurou o Senhor e não se arrependerá: ‘Tu 
és um sacerdote eterno, segundo a ordem de Melquisedeque’”  
(Salmos 110:4). Este é o mesmo Senhor que falou com o Senhor 
de Davi (o Verbo preexistente), no versículo 1, ainda falando 
do mesmo Ser. Certamente que isto ajuda a identificar esse  
misterioso personagem do Antigo Testamento. Contudo, é o livro 
de Hebreus que nos dá a evidência mais forte.

Comentário no livro de Hebreus sobre Melquisedeque
Este assunto básico é tão importante que no Novo Testamento 

há um capítulo inteiro dedicado a explicar o significado de somente 
três versículos do livro de Gênesis. O tópico é apresentado no 
último versículo de Hebreus 6. O autor diz que Jesus se tornara 
“eternamente sumo-sacerdote, segundo a ordem de Melquisede-
que”, como o Rei Davi profetizara há muito tempo em Salmos 110.

Então, no capítulo 7 de Hebreus, o autor considera os atributos e 
as qualidades fantásticas do sumo sacerdote de Deus dos tempos 
antigos. “Porque este Melquisedeque, que era rei de Salém . . .  
Primeiramente é, por interpretação, rei de justiça e depois também 
rei de Salém, que é rei de paz . . . permanece sacerdote para  
sempre” (versículos 1-3).

Observe que Melquisedeque significa “Rei de Justiça”. Certa-
mente seria uma blasfêmia denominar com esse título qualquer ser 
humano “porque todos pecaram e destituídos estão da glória de 
Deus” (Romanos 3:23). Apenas um ser divino podia ostentar esse 
impressionante título apropriadamente.

O Novo Comentário Bíblico Revisado [The New Bible Com-
mentary: Revised] diz: “Repare que as Escrituras apresentam-no 
[Melquisedeque] como alguém que é rei bem como sacerdote. A 
combinação destas duas funções viria a ser uma característica 
distinta do Messias” (pág. 1203, 1970. Ênfase adicionada).

Outro impressionante título de Melquisedeque é o de “Rei de 
Paz”. Obviamente, os seres humanos falíveis não conhecem o 
caminho da paz (Romanos 3:10, 17), e usar semelhante título para 
qualquer homem seria, outra vez, praticamente uma blasfêmia. O 
Próprio Jesus Cristo é o Príncipe da Paz (Isaías 9:6).  

 ‘Semelhante ao Filho de Deus’
A semelhança entre esses dois grandes personagens torna-se  



	 31

visível conforme continuamos lendo Hebreus 7. O versículo 3  
descreve Melquisedeque como um ser “sem pai, sem mãe, sem  
genealogia, não tendo princípio de dias nem fim de vida, mas, sendo 
feito semelhante ao Filho de Deus, [e que] permanece sacerdote 
para sempre”. O Seu sacerdócio nunca teve fim! O único sacerdote 
que se ajustaria a essas qualificações somente poderia ser o Verbo  
preexistente, o grande Ser que estava presente antes da própria 
criação (João 1:1).

A descrição “sem pai, sem mãe” significa muito mais do que 
apenas a suposição que os vínculos familiares de Melquisedeque 
foram simplesmente omitidos do relato de Gênesis. Ele não tinha 
pais humanos! No contexto, a frase “não tendo princípio de dias 
nem fim de vida” esclarece totalmente esse ponto.

Finalmente, a expressão “semelhante ao Filho de Deus” é mais 
uma forte evidência da identidade de Melquisedeque. Ele era 
“semelhante” ao Filho de Deus porque Ele ainda não era, na rea-
lidade, o Filho de Deus―isto é, ainda não tinha sido gerado como 
ser humano pelo Deus Pai através da intervenção do Espírito Santo. 

Melquisedeque não podia ter sido o Pai porque ele era o “sacer-
dote do Altíssimo”. Ele só podia ter sido o Verbo eterno preexistente 
que mais tarde tornou-se Jesus Cristo, o Filho de Deus. 

Quem foi Jesus?

A Pluralidade de Deus

Em toda a Escritura voltamos para a realidade de que Deus 
escolheu expressar sua natureza pessoal em termos de uma 

relação familiar. Elohim é a palavra hebraica para Deus em cada 
passagem de Gênesis 1, bem como em mais de dois mil lugares 
em todo o Antigo Testamento.

Elohim é um substantivo próprio coletivo, mas em geral usado 
no singular―isto é, combinado com verbos do singular―quando 
designa o Deus verdadeiro. Para comparação a uma expressão 
moderna temos, por exemplo, o termo Estados Unidos. Este nome 
próprio é plural na forma, todavia singular no uso. Ele é usado com 
verbos do singular. Por exemplo, dizemos: “O Estados Unidos vai 
tomar medidas” e não “Os Estados Unidos vão tomar medidas”. 
A forma plural não é vista como vários estados―mas quando  
considerada coletivamente, eles são vistos como uma nação.     

E o mesmo acontece com Elohim. A palavra Eloah, signifi-
cando “o Todo-Poderoso,” é a forma singular. Elohim significa “os  
Todo-Poderosos”, e é plural. E, com efeito, há dois Todo-Poderosos, 
o Altíssimo e o Verbo. Mas, coletivamente, como Elohim, os dois são 
vistos como um Deus. Elohim disse: “Façamos o homem à nossa 
imagem, conforme a Nossa semelhança” (versículo 26).



32	 Quem é Deus?

Devemos reparar que uma vez que Elohim é o nome da família 
de Deus, cada um dos membros da família pode ser chamado por 
esse nome. (Alguns escritores bíblicos também usam o termo elo-
him como um substantivo, no plural, para descrever falsos deuses. 
Por isso, um fator crucial para compreender o significado desta 
palavra hebraica é determinando a intenção pelo contexto). 

Quando Adão e Eva tomaram a fatídica decisão de desobe-
decer a Deus comendo do fruto proibido, a reação divina foi: 
“Eis que o homem é como um de nós, sabendo o bem e o mal”  
(Gênesis 3:22). Por isso Deus os expulsou para longe da árvore da 
vida (versículos 22-24). 

A palavra hebraica aqui traduzida por “sabendo” muitas vezes 
quer dizer aprender ou ficar ciente de alguma coisa através de 
experiência própria. Para Adão e Eva não foi suficiente aceitar 
simplesmente o mandamento de Deus para não comer da árvore 
do conhecimento do bem e do mal. Ao invés disso, eles preferiram 
assumir o lugar de Deus e determinar por eles mesmos o que 
era bom e o que era mau. O salmista diz que o ateu questiona 
a sabedoria de Deus: “E dizem: Como o sabe Deus? Ou: Há  
conhecimento no Altíssimo?” (Salmos 73:11).

Devemos observar que a expressão “um de Nós” produz a evi-
dência clara de que mais de uma pessoa faz parte do “Nós”. Além 
do mais, o homem se tornar “como um de Nós” era exatamente a 
intenção do nosso Criador para a humanidade, mas isso tem de 
ser feito de acordo com o Caminho de Deus e conforme Seu tempo 
determinado. Esse Caminho é um em que temos que nos submeter 
a toda a palavra que procede da boca de Deus (Mateus 4:4).

Somente o nosso Criador tem o direito e a sabedoria para deter-
minar o que é bom e mau para nós. Ele sabe o que é melhor para 
nós e nunca quer que aprendamos o que é mau por experiência 
própria. Ele nos diz: “A lei do Senhor é perfeita e refrigera a alma; 
o testemunho do Senhor é fiel e dá sabedoria aos símplices. Os 
preceitos do Senhor são retos e alegram o coração; o mandamento 
do Senhor é puro e alumia os olhos” (Salmos 19:7-8). Ele quer que 
confiemos nEle e no Seu julgamento.

Jesus Era um Judeu
Como todos os seres humanos, Jesus Cristo nasceu em um lugar 

particular e em um determinado tempo da história. Embora o 
Seu Pai sendo Deus (por intermédio do Espírito Santo), a Sua mãe 
era uma mulher Judia de nome Maria. O seu marido, José, foi o pai 
legal ou guardião de Jesus. De acordo com a genealogia de Maria, 
Cristo pelo Seu lado humano é descende do patriarca tribal israelita 
de Judá e do seu descendente, rei Davi (Lucas 3:31, 33; comparar 



	 33

Atos 2:30; 2 Timóteo 2:8).
O testemunho bíblico é claro. A epístola aos Hebreus nos diz: 

“Visto ser manifesto que nosso Senhor procedeu de Judá . . . ” 
(Hebreus 7:14). E os descendentes de Judá são conhecidos pelo 
termo judeus. O apóstolo João escreveu que Ele “veio para o que 
era seu, e os seus [os Judeus] não o receberam” (João 1:11). Tanto 
a mulher Samaritana como o governador Romano Pôncio Pilatos 
reconheceram claramente que Jesus era judeu (João 4:9; 18:35).

Mais à frente, somos informados que “o cetro não se arredará 
de Judá” (Gênesis 49:10). O cetro simboliza a promessa da rea-
leza e a salvação. Jesus, o Rei dos Judeus, é o Messias. Cristo 
(termo grego para Messias) é a concretização máxima do príncipe 
profeticamente mencionado em 1 Crônicas 5:2: “Porque Judá foi 
poderoso entre seus irmãos, e dele provém o príncipe”.

Último livro da Bíblia se refere a Jesus como “o Leão da tribo 
de Judá” (Apocalipse 5:5). Pelo lado humano de Jesus, Davi é 
chamado de Seu pai, o que significa ancestral, em Lucas 1:32. 
Romanos 1:3 também diz que Ele “nasceu da descendência de 
Davi segundo a carne”. Assim, a partir de vários testemunhos, Ele 
certamente era um judeu.

Todavia, em última análise, o que conta é que Ele é o Salvador de 
toda a humanidade porque morreu por todos os homem, mulheres e 
crianças, sem levar em consideração a raça ou etnia (João 3:15-17). 
Com efeito, em Cristo nos é dito que não existe divisão entre judeus 
e gentios―pois, todos se tornam um nEle (Gálatas 3:28).

Quem foi Jesus?

Jesus Foi Enviado pelo Pai
O Verbo preexistente, que mais tarde se tornou Cristo, foi 

enviado para a Terra pelo Pai celestial. O Evangelho de João 
sustenta muitas evidências dessa verdade. “Porque Deus enviou o 
seu Filho ao mundo não para que condenasse o mundo, mas para 
que o mundo fosse salvo por ele” (João 3:17). O versículo 34 acres-
centa: “Porque aquele que Deus enviou fala as palavras de Deus”.

Jesus disse: “A minha comida é fazer a vontade daquele que me 
enviou e realizar a sua obra” (João 4:34; comparar João 5:30).

Mas de onde Cristo veio? O livro de João também deixa isso bem 
claro: “Ora, ninguém subiu ao céu, senão o que [Cristo] desceu do 
céu, o Filho do Homem, que está no céu” (João 3:13). Jesus ainda 
disse: “Porque eu desci do céu não para fazer a minha vontade, mas 
a vontade daquele que me enviou” (João 6:38). E Ele também disse 
às pessoas de Sua época: “Vós sois de baixo [da terra], Eu sou de 
cima; vós sois deste mundo, Eu não sou deste mundo” (João 8:23).

Assim, Jesus foi enviado pelo Pai e retornou para Ele, onde ele 
agora se assenta em glória e majestade (Hebreus 8:1; 12:2). 



34	 Quem é Deus?

Compreendendo Deus 
Através de Cristo

 “Quem me vê a mim vê o Pai” (João 14:9)

A Bíblia está cheia de chaves que podem resolver muitos dos nossos 
mal-entendidos acerca de Deus e da Sua Palavra, porém, elas muitas 

vezes são negligenciadas. Quando se lê as Escrituras é possível perceber 
vagamente essas coisas, mas de qualquer forma nunca se consegue enxergar 
claramente por causa de concepções errôneas sobre elas.

Jesus Cristo veio para revelar Deus Pai (Mateus 11:27). Não obstante, 
a tendência predominante no  
Cristianismo continua sendo 
diminuir a ênfase da função do 
Pai e enfocar-se quase exclusi-
vamente em Cristo. De modo 
nenhum, essa tendência surgiu 
do próprio Jesus. Ele nos disse 
para orarmos desse jeito: “Pai 
nosso, que estás nos céus, san-
tificado seja o Teu nome. Venha 
o Teu Reino. Seja feita a Tua 
vontade, tanto na terra como no 
céu” (Mateus 6:9-10). Jesus sem-
pre se esforçou para informar 
as pessoas sobre o Pai e para  
guia-las a Ele.

Por não compreender verdadei-
ramente os registos dos quatro 
Evangelhos, o mundo sofre desse 
grave equívoco sobre Deus Pai. A realidade bíblica é muitas vezes o oposto 
daquilo que habitualmente O retratam, mesmo se tratando dos atuais reli-
giosos da elite predominante.

O Pai está profundamente preocupado com toda a criação. Até queda de 
um pardal merece Sua atenção (Mateus 10:29). E Cristo disse ainda que os 
seres humanos são mais valorosos que pardais e que o Pai está sinceramente 
envolvido com o Seu plano mestre para a humanidade.

Ele envia chuva para o justo e para o injusto. Ele é bondoso com os seres 
humanos ingratos e maus (Lucas 6:35). Ele é misericordioso (versículo 36) 
e tem suportado a humanidade rebelde. Ele é paciente para com todos nós, 
esperando sempre por um arrependimento completo (2 Pedro 3:9).

Deus Pai está preocupado especialmente com aqueles que estão sendo 

Como uma moeda estampada 
com a imagem de uma pessoa, 
igualmente, Jesus Cristo é a 
imagem expressa do Pai.

iStockphotoiStockphoto



	 35

chamados agora para a vida eterna, nesta era—e particularmente pelos ​​
"pequeninos" mais vulneráveis que estão nos primeiros estágios de  
conversão (Mateus 18:6-14). Aqueles que são mais experientes na fé são  
firmemente aconselhados a serem cautelosos para não ofenderem a nenhum 
"destes pequeninos" (versículos 7, 10).

Jesus Cristo, enquanto humano, mostrou como o Pai pensa e vive. 
Sem dúvida, Ele veio para revelar o Pai. E é por intermédio do próprio 
Cristo—através da Sua vida e obra, e pelo Seu excelente exemplo—que nós  
compreendemos com mais clareza a natureza e o caráter do Pai. Muitas 
pessoas negligenciam esse princípio bíblico fundamental.

Cristo reflete o Pai
O Novo Testamento ajuda muitíssimo a entender o Antigo Testamento, 

especialmente quando o assunto é sobre o Pai e o Filho.
Novamente, Hebreus 1:1-3, citado em parte anteriormente, nos diz que Deus 

Pai “a nós falou-nos, nestes últimos dias, pelo Filho, a quem constituiu herdeiro 
de tudo, por quem fez também o mundo. O qual, sendo o resplendor da Sua 
glória, e a expressa imagem da Sua pessoa”. Cristo era exatamente como o Pai.   

A palavra imagem nesse versículo é traduzida da palavra grega charakter 
que quer dizer “um instrumento para ‘gravar’ ou ‘estampar’ . . . ou ‘um 
sinal’ ou ‘carimbo’ como numa moeda ou selo, caso o selo ou estampa 
tenha uma ‘imagem’ reproduzida por ele e assim todos os atributos dessa 
‘imagem’ correspondem respectivamente a imagem do instrumento que a 
reproduziu” (Dicionário Expositivo Completo das Palavras do Antigo e do 
Novo Testamento de Vine [Vine’s Complete Expository Dictionary of Old 
and New Testament Words], 1985, “Imagem,” pág. 319).

Não é de admirar Cristo tenha dito a Filipe: “Quem me vê a mim vê o 
Pai” (João 14:9). Cristo é a imagem expressa de Deus Pai. Podemos obter 
um entendimento maior dos diálogos de Jesus com os Seus apóstolos, que 
antecederam essa observação.

Jesus disse a Tomé: “Ninguém vem ao Pai senão por Mim” (versículo 
6). Somente através de Cristo é possível conhecer o Pai e passar a ter um 
relacionamento com Ele. E Ele continuou: “Se vós me conhecêsseis a mim, 
também conheceríeis a meu Pai; e já desde agora o conheceis e o tendes 
visto” (versículo 7).

É muito fácil ler rapidamente essas palavras e não entender o seu  
significado. A Bíblia não é um livro para leitura rápida ou descuidada. 
Para se entender o seu significado profundo requer meditação tranquila e  
pensamentos profundos. Devemos nos habituar a parar para refletir no  
significado do que lemos.

Os discípulos ainda não estavam convertidos─ainda não tinham recebido 
o Espírito Santo─e, por essa razão, eles não compreendiam o fantástico 
significado do que Jesus lhes dizia. Em outro lugar Cristo disse a Pedro: 
“Quando te converteres, fortalece os teus irmãos” (Lucas 22:32, ARA). Ao 
instituir a cerimônia do lava-pés, como parte da observância da Páscoa, Ele 

Compreendendo Deus Através de Cristo



36	 Quem é Deus?

disse a Pedro: “O que eu faço não o sabes agora; compreendê-lo-ás depois” 
(João 13:7, ARA).

Depois da ressurreição de Cristo, Deus enviaria o Seu Espírito, no Dia 
de Pentecostes, e então os discípulos começariam a entender (João 14:16-17; 
16:12-13). Mas voltemos à conversa de Cristo com os discípulos.

Filipe juntou-se à conversa e disse a Jesus: “Senhor, mostra-nos o Pai, o 
que nos basta”, (João 14:8). Sem dúvida, Filipe não tinha entendido o que 
Cristo tinha dito a Tomé no versículo anterior.

Então, Jesus respondeu: “Estou há tanto tempo convosco, e não me tendes 
conhecido, Filipe? Quem me vê a mim vê o Pai; e como dizes tu: ‘Mostra-nos 
o Pai’?” (versículo 9).

Jesus gentilmente censurou Filipe pela sua falta de entendimento. Mas os 
outros discípulos estavam na mesma situação. Até mesmo hoje, a maioria 
das pessoas não entende completamente o impacto espiritual das palavras 
de Cristo. Não obstante, trata-se de dois personagens individuais, Jesus era 
a imagem expressa do Pai. Jesus Cristo era exatamente como Deus Pai—
porém a Bíblia mostra claramente que Eles eram e são dois seres separados 
e distintos.

Nós compreendemos Deus Pai através de Cristo. E entendemos a  
natureza e o caráter do Pai por causa do Filho—não por meio de filosofias 
antigas ou por conhecimentos incompletos, muitas vezes errôneos, de seres 
humanos falíveis.

Compreendendo a natureza do espírito
Através do relacionamento com as pessoas e da experiência real de Cristo, 

os quatro relatos do Evangelho lançam muita luz sobre a maneira de como 
devemos compreender a Deus. Até mesmo a natureza do espírito é, até certo 
ponto, revelado através da vinda de Cristo em carne.

Considere o mundo espiritual e pergunte-se: Os seres espirituais têm 
forma? Eles têm corpos espirituais distinguíveis? Eles possuem personali-
dade? Eles têm rostos? Eles têm vozes?  

Os olhos humanos podem ver a Deus? Sim, mas sob certas condições 
protetoras, como Deus testificou sobre Moisés: “Pois ele vê a forma do 
Senhor” (Números 12:8 ARA). Aos reunirmos todas as escrituras perti-
nentes, vemos que este Ser divino que Moisés viu era o Verbo preexistente, 
Aquele que se tornou Cristo, e não Deus Pai.

Em um caso único em toda a Escritura, sob certas medidas protetoras, 
foi permitido a Moisés ver as costas de Deus na Sua forma glorificada 
(Êxodo 33:18-23). Contudo, não lhe foi permitido ver a face de Deus em 
toda a Sua glória porque, como brilha como sol em toda sua força, Moisés 
morreria imediatamente (versículo 20).

Deus, o Pai, pode ser visto, mas Jesus é o único ser humano 
que O viu cara a cara em toda a Sua forma glorificada.



	 37

Numa outra ocasião importante, depois da entrega dos Dez Mandamentos, 
Moisés, Arão, os dois filhos de Arão e setenta anciãos de Israel “viram o 
Deus de Israel, e debaixo de seus pés havia como uma obra de pedra de safira 
e como o parecer do céu na sua claridade” (Êxodo 24:9-10). Possivelmente 
também nessa circunstância, o Verbo preexistente protegeu-os de toda a 
intensidade de Sua glória.

A face de Deus
Tais questões tornam-se ainda mais intrigantes se as aplicarmos a Deus 

Pai, “Senhor do céu e da terra” (Mateus 11:25), Grande Legislador sobre 
todo o universo. Cristo nos dá o discernimento conforme exploramos as 
respostas—não só pelo Seu próprio testemunho, mas por Suas aparições aos 
discípulos depois da Sua ressurreição para a vida eterna espiritual.

Obviamente, no céu, os anjos podem ver o Pai. A evidência bíblica clara 
encontra-se em Mateus 18:10. Jesus disse: “Vede, não desprezeis algum 
destes pequeninos, porque eu vos digo que os seus anjos nos céus sempre 
vêem a face de meu Pai que está nos céus”.

Daniel McNeill, no seu livro A Face: Uma História Natural, pergunta: 
“O Deus Cristão tem um rosto? A Bíblia diz que ele criou as pessoas à sua 
própria imagem, o que sugere que ele tem” (1998, pág. 140). Isso deveria ser 
a conclusão normal de quase todas as pessoas que não tivessem sido pre-
viamente doutrinadas pelas filosofias erradas que datam de tempos antigos.  

O apóstolo João registou muito do que Jesus disse acerca do Pai. João 1:18 
é um ponto em questão: “Deus nunca foi visto por alguém. O Filho unigê-
nito, que está no seio do Pai, Este O fez conhecer”. Uma vez mais, Cristo 
veio para revelar o Pai. Deus pode ser visto, mas Jesus é o único ser humano 
que O viu cara a cara em toda a Sua forma glorificada.

Um pouco mais além no Evangelho de João, Cristo diz a uma mulher 
Samaritana: “A hora vem, e agora é, em que os verdadeiros adoradores ado-
rarão o Pai em espírito e em verdade, porque o Pai procura a tais que assim 
o adorem. Deus é Espírito, e importa que os que o adoram o adorem em 
espírito e em verdade” (João 4:21-24). Deus Pai não é de matéria física; Ele 
é espírito—isso, contudo não quer dizer que Ele seja sem forma e aspecto.

Cristo declarou: “O Pai, que me enviou, esse mesmo é que tem dado  
testemunho de mim. Jamais tendes ouvido a sua voz, nem visto a sua forma” 
(João 5:37, ARA). Todavia infere-se claramente nessas passagens do livro 
de João que o Pai pode ser visto e ouvido, mas não pelos sentidos humanos. 
Ele só foi visto pelo Filho (João 6:45-46) e pelas hostes angelicais—bem 
como por alguns seres humanos através de visões dadas por Deus em suas 
mentes, inclusive pelo profeta Daniel e o apóstolo João.

Porque Jesus disse: “Quem me vê a mim vê o Pai” (João 14:9), a  
semelhança entre o Pai e o Filho tem de ser forte de uma maneira que jamais 
podemos imaginar humanamente. Mesmo que sendo dois Seres distinta-
mente separados, Eles continuamente planejam e consultam um ao outro, 
trabalhando e colaborando juntos em perfeita harmonia.

Compreendendo Deus Através de Cristo



38	 Quem é Deus?

O Que nos Ensina a  
Ressurreição de Cristo?

 “Eu sou a ressurreição e a vida; quem crê em mim,  
ainda que esteja morto, viverá” (João 11:25).

O apóstolo Paulo nos diz que “carne e sangue não podem herdar o Reino 
de Deus” (1 Coríntios 15:50). Por isso a ressurreição de Cristo para a 

vida eterna foi para um corpo espiritual glorificado (Filipenses 3: 21), da 
mesma essência divina do Pai. Contudo, as aparições de Cristo ressuscitado 
tiveram uma maravilhosa variedade de formas. Os registos dos evangelhos 
nos mostram que ninguém O reconhecia a não ser que Ele quisesse.    

Maria Madalena foi a primeira pessoa a ver Jesus depois de Sua ressur-
reição. João regista que ela foi ao túmulo de Jesus quando ainda era noite e 
percebeu que estava vazio (João 20:1-2). Imediatamente ela se pôs ansiosa 
e desesperada por supor que o corpo de Cristo tinha sido roubado.

A extraordinária experiência de Maria Madalena
Maria foi informar Pedro e João, que então correram para o túmulo. Mas 

tudo quanto encontraram lá foram as roupas de sepultamento de Cristo. 
Quando Deus ressuscitou Cristo para a vida eterna, Ele aparentemente 
passou através das roupas como se elas não existissem.  

Abordamos o registo no versículo 14: “[Ela] voltou-se para trás e viu 
Jesus em pé, mas não sabia que era Jesus”. Maria Madalena não reconhe-
ceu alguém que ela conhecia muito bem. Ela supôs tratar-se do jardineiro. 
O que se seguiu foi um impressionante reconhecimento.  

“Disse-lhe Jesus: Maria! Ela, voltando-se, disse-lhe: Raboni (que quer 
dizer Mestre)!” (versículo 16). O sonho impossível tornou-se real— 
o inacreditável aconteceu!

Esse momento particular de reconhecimento talvez seja inigualável em 
toda a história. Uma mulher abalada e em prantos pensando que tudo está 
perdido, subitamente percebe que o seu Salvador está vivo e bem, e em pé 
diante dela! A onda de emoção que a atingiu deve ter sido indescritível. 
Simplesmente Jesus dirigiu-se a ela da mesma maneira, como tantas outras 
vezes antes, quando era um ser humano.

Muitos de nós já tivemos a experiência de encontramos inesperadamente 
alguém que conhecemos bem, e temos afeto, e que não vemos há muito 
tempo. A emoção que experimentamos é difícil de descrever adequada-
mente. Mas imagine se fosse um ente querido que houvesse tido uma morte 
brutal e que por isso estávamos de luto!

Mas, era muito mais do que isso, essa mulher—a quem Jesus expul-
sara sete demônios—foi o primeiro ser humano na história a ver Cristo  



	 39

ressuscitado, em pessoa, e a reconhecer quem Ele era. Que honra!  
Mas por que ela? Talvez porque ela creu e devotou-se a Jesus de tal 

modo que poucos seres humanos jamais fizeram. Ela sempre se demonstrou  
agradecida pelo que Cristo fizera. A sua vida antes de ser curada deve ter 
sido de muitíssimo sofrimento.

O corpo de Cristo ressuscitado
Jesus ressuscitado passava através de densas paredes e podia aparecer 

e desaparecer subitamente a Seu bel-prazer (Lucas 24:31; Marcos 16:12). 
Há quem argumente que o corpo de Cristo ressuscitado era o mesmo 
corpo físico que tinha morrido ao se comparar essas capacidades às da 
Sua miraculosa caminhada sobre a água, quando era humano. Contudo, 

a Bíblia agora nos assegura que 
Jesus agora era novamente espí-
rito, como tinha sido antes com 
o Pai no céu (João 17:5)—livre 
das leis físicas que limitam a nós, 
seres humanos físicos.

Paulo declara explicitamente que 
conquanto “o primeiro homem, 
da terra, é terreno” (1 Coríntios 
15:45-47), “o último Adão [Jesus] 
[é] espírito vivificante”.

Decerto, Ele voltou a ser “o 
Alto e o Sublime, que habita 
na eternidade” com o Pai 
(Isaías 57:15). Por isso como  
explicar a variedade de aparições 
semelhantes à forma humana  
pós-ressurreição registradas 
nas Escrituras? Vamos ler e  
estudar algumas.

Mais tarde, no diálogo de 
Cristo com Maria Madalena, em João 20:17, Ele diz: “Não me detenhas 
[‘Não me segure’, NTLH], porque ainda não subi para meu Pai”. Aparen-
temente Maria podia tocar em Jesus Cristo com se Ele fosse um homem 
normal. Obviamente, Jesus aqui apareceu em forma e aspecto de um ser 
humano normal.

Nessa noite Cristo apareceu a um grupo dos primeiros apóstolos.  
“E . . . mostrou-lhes as mãos e o lado. De sorte que os discípulos se  
alegraram, vendo o Senhor” (versículo 20). Mas Tomé que não estava lá 
nessa ocasião e não acreditou nos outros.

Quando Jesus apareceu-lhes oito dias depois (versículo 26), Tomé estava 
presente. “Disse [Cristo] a Tomé: Põe aqui o teu dedo e vê as minhas mãos; 

Jesus ressuscitado passava 
através de densas paredes e 
podia aparecer e desaparecer 
subitamente a Seu bel-prazer.

DesignPicsDesignPics

O Que nos Ensina a Ressurreição de Cristo?



40	 Quem é Deus?

chega a tua mão e põe-na no meu lado; não sejas incrédulo, mas crente. 
Tomé respondeu e disse-lhe: Senhor meu, e Deus meu!” (versículos 27-28). 
Tomé agora sabia, sem sombra de dúvidas, que Jesus Cristo era Deus!

Provavelmente devem ter sido essas ocasiões incríveis (e outras como 
essas) que levaram o apóstolo João a escrever as palavras introdutórias da 
sua primeira epístola: “O que era desde o princípio, o que ouvimos, o que 
vimos com os nossos olhos, o que contemplamos e as nossas mãos apal-
param—isto proclamamos a respeito da Palavra da vida” (1 João 1:1 NVI).

Lembremos que o Verbo tornou-se Jesus Cristo (João 1:14). Uma vez 
mais, pode ser que no versículo agora citado, João tenha tido mais em 
mente a Cristo ressuscitado que o Jesus humano.  

Aparecendo em forma física
Mais tarde Cristo apareceu-lhes novamente. “Depois disso, manifestou-se 

Jesus outra vez aos discípulos, junto ao mar de Tiberíades; e manifestou-se 
assim” (João 21:1). Nesta ocasião particular Ele preparou-lhes o café da 
manhã (versículo 9), e depois disse três vezes a Pedro: “Apascenta as minhas 
ovelhas” (versículo 17).

Este capítulo não diz que Jesus comeu café da manhã [pequeno almoço] 
com eles, mas outros registros dos Evangelhos mostram que Ele comeu 
depois de Sua ressurreição. “Então, eles apresentaram-lhe parte de um 

peixe assado e um favo de mel, o que Ele tomou e comeu diante deles”  
(Lucas 24:42-43). Mais tarde, Pedro confirmou as aparições de Cristo aos 
apóstolos: “Nós que comemos e bebemos juntamente com ele, depois que 
ressuscitou dos mortos” (Atos 10:41). E Ele ainda comerá e beberá com a 
Sua recém-nascida família na grande ceia matrimonial, depois da ressur-
reição dos fiéis no Seu regresso (Mateus 26:29).   

Tais passagens têm convencido a muitos que Cristo ainda tem o Seu 
corpo físico. Contudo, deve-se tomar em conta que no Antigo Testamento, 
muito antes do Verbo tornar-se carne como Jesus, Ele, “o Senhor” apare-
ceu a Abraão em forma física e comeu uma refeição com ele (Gênesis 18). 
A partir dessas narrativas torna-se óbvio que Deus pode manifestar-Se de 
forma física tangível. Também está claro que Ele pode comer para cele-
brar e por prazer, embora não tenha necessidade de comida e bebida para  
sustentar a Sua vida espiritual eterna (João 5:26).

Na ocasião em que Jesus ressuscitado comeu com os Seus discípulos, 
Ele apareceu no meio deles e eles ficaram com medo porque “pensavam 

Jesus certificou-se de que os discípulos tivessem a certeza 
de Sua ressurreição para a vida eterna—e que era verdade 
que Ele era a mesma pessoa com quem tinham andado nos 
últimos três anos e meio.



	 41

que viam algum espírito”, (Lucas 24:37). Então Cristo disse: “Vede as 
minhas mãos e os meus pés, que sou eu mesmo; tocai-me e vede, pois um  
espírito não tem carne nem ossos, como vedes que eu tenho. E, dizendo 
isso, mostrou-lhes as mãos e os pés” (Lucas 24:39-40).

Por conta disso, muitos argumentasm que isso prova que o corpo de 
Cristo ressuscitado era físico. Porém, já vimos em 1 Coríntios 15:45 que Ele 
foi e agora continua sendo um espírito. A aparente contradição é facilmente 
resolvida quando analisamos porque é que os discípulos de Jesus se atemo-
rizaram. Talvez tenha sido porque eles pensaram inicialmente que Ele era 
um espírito maligno ou um demônio, que não pode assumir a forma física. 
Na verdade, esta explicação é dada em uma carta atribuída ao líder da 
igreja primitiva Inácio de Antioquia, escrito por volta de 110 d.C. (Epístola 
aos Esmirnenses 1:10). Contudo, Cristo provou com a Sua aparição carnal 
que Ele não era um demônio. Que realmente, era Ele.

Os apóstolos seriam testemunhas da ressurreição e dariam prova da  
missão messiânica de Jesus. Jesus certificou-se de que eles tivessem a  
certeza de Sua ressurreição para a vida eterna—e de que era verdade que 
Ele era a mesma pessoa com quem tinham andado nos últimos três anos 
e meio.

Não podemos descartar eventualmente todas essas passagens como 
se não tivessem significado em termos da natureza de Deus. Podemos 
não entendê-las completamente, mas esses acontecimentos ocorreram  
(João 20:30-31; 21:24). Não devemos nos atrever a limitar a Deus ou o que 
Ele pode fazer. Uma vez mais, compreendemos a Sua natureza e ser pelas 
Sagradas Escrituras—não pelos antigos conceitos filosóficos.

O Que nos Ensina a Ressurreição de Cristo?

Quem era Jesus? 
Poucos disputarão que um Homem chamado  
Jesus viveu há 2.000 anos e que foi um grande  
mestre que influenciou o mundo desde a 
Sua era em diante. Qual é a verdadeira 
história de Jesus Cristo? 
Podemos entender quem era o verda-
deiro  Jesus, após 2.000 anos de opi-
niões diferentes? 

Para saber mais sobre este assunto, 
peça ou baixe nosso guia de  

estudo bíblico gratuito:  
Jesus Cristo—A Verdadeira História.

www.revistaboanova.org



42	 Quem é Deus?

Deus é uma Trindade?
 “O Novo Testamento ensina realmente a elaborada—e  
altamente contraditória—doutrina da trindade?”—Uma  

História de Deus (A History of God) por Karen Armstrong.

Vimos que Deus é revelado nas Escrituras como uma família— 
composta pelo Pai e pelo Filho, no céu, e, agora, aqui na terra, com 

muitos membros em potencial da mesma família divina. A Bíblia fala de 
“toda a família nos céus e na terra” (Efésios 3:15).

Para dizer de outra forma, dois membros dessa família divina, o Pai e 
o Filho, residem no céu, mas os filhos humanos de Deus na terra agora 
mesmo ajudam a formar essa família (Romanos 8:14; 1 João 3:1-2). (Para 
entender melhor, por favor, solicite ou baixe nosso livro gratuito Por que 
Você Nasceu?).

Mas que dizer sobre a trindade? Muitos milhões creem que Deus consiste 
de três pessoas distintas numa só pessoa—o Pai, o Filho e o Espírito Santo. 
Como decidimos entre as várias explicações da natureza de Deus?

De uma maneira simples, somente as Escrituras podem nos dar a verda-
deira resposta. O fato de que a palavra trindade não aparecer em nenhum 
lugar na Bíblia também é motivo para refletirmos. Não devemos nos 
agarrar a antigas tradições religiosas se elas contradisserem as Escrituras. 
A nossa crença tem de se basear solidamente nos ensinamentos da Bíblia 
Sagrada. Jesus declarou que a palavra de Deus é a verdade, (João 17:17; 
comparar Salmo 119:160).

Evidência histórica
A verdade é que a Bíblia não ensina a trindade. As primeiras palavras do 

Companheiro de Oxford à Bíblia (The Oxford Companion to the Bible) sob 
o tema “Trindade” são esclarecedoras: “Por ser a trindade uma parte tão  
importante da doutrina cristã posterior, é estranho que o termo não 
apareça no Novo Testamento. De igual modo, o conceito desenvolvido 
nas formulações dogmáticas recentes de três pessoas distintas em uma, 
encontrados em formulações posteriores do credo, não pode ser claramente 
detectado dentro dos limites do cânon [do Novo Testamento]” (Bruce  
Metzger & Michael Coogan, editores, 1993, pág. 782).

O termo posterior é uma chave vital para se compreender porque a 
crença cristã comum tem sido pressionada pela doutrina da trindade. Os 
teólogos do pós-primeiro século originalmente conceberam essa doutrina, 
e outros, ao longo dos séculos, a aumentaram e incrementaram.  

Observe essa revelação no Novo Dicionário da Bíblia: “A palavra  
‘trindade’ não se encontra na Bíblia. Ela foi usada pela primeira vez por 
Tertuliano no fim do segundo século, mas recebeu grande aceitação e  



	 43

elucidação formal somente nos séculos quarto e quinto” (1996, “Trindade”).
O mesmo dicionário diz que “a doutrina formal da trindade foi o resultado 

de várias tentativas inadequadas para explicar o que é realmente o Deus 
dos cristãos . . . para resolver este problema, os padres da igreja primitiva  
reuniram-se no Concílio de Niceia, no ano de 325, para preparar uma 
definição bíblica ortodoxa a respeito da identidade divina”. Contudo só 
em 381 é que “no concílio de Constantinopla a divindade do Espírito  
foi ratificada”.

Outra fonte teológica admite que houve “uma ideia de binitarianismo [ou 
seja, dois em uma unidade, o Pai e o Filho] criada pelo pensamento do segundo 
e do terceiro século . . . Pensadores pluralistas . . . mantiveram a completa  
co-presença de duas (depois três) entidades distintas dentro da Divindade” 
(Um Dicionário de Teologia Cristã [A Dictionary of Christian Theology], 
editado por Alan Richardson, 1969, pág. 345).

Na verdade, o bispo Irineu do segundo século, um antigo pai da igreja, 
declarou de forma inequívoca: "Não há nenhum outro chamado Deus nas 
Escrituras, senão o Pai de todos, e o Filho, e aqueles que possuem a adoção 
[ou seja, a filiação como filhos de Deus]" (Contra as Heresias, Livro 4, 
prefácio; comparar Livro 3, cap 6). Aqui não encontramos nenhuma men-
ção do Espírito Santo ser uma terceira pessoa como Deus. Pelo contrário, 
o conceito aqui é que os seres humanos podem se tornar parte da família, 
agora composta por Deus Pai e Deus Filho.

Vemos, pois, que a doutrina da trindade só foi formalizada muito  
tempos depois de a Bíblia ter sido concluída e dos apóstolos terem falecido. 
E levou vários séculos para os teólogos, em datas posteriores, resolverem o 
que acreditariam acerca do Espírito Santo. Lamentavelmente, a doutrina da 
trindade tem sido uma das maiores barreiras para esclarecer a compreensão 
da verdade bíblica de que Deus é uma família divina.    

Continuando com o registo do Companheiro de Oxford à Bíblia (The 
Oxford Companion to the Bible): “Enquanto os escritores do Novo  
Testamento falam abundantemente de Deus, Jesus e do Espírito de cada 
Um, nenhum dos escritores do Novo Testamento expõem a relação entre 
os três do mesmo modo como fazem os recentes escritores cristãos” 
(pág. 782). Está claro que os acadêmicos mencionados aqui estão mini-
mizando o que é óbvio para aqueles que entendem a explicação bíblica 
sobre Deus.

As falsas inserções em 1 João 5:7-8
Alguns tradutores antigos da Bíblia eram tão zelosos em buscar 

suporte nas Escrituras para a sua crença na trindade que literalmente a  
adicionaram. Um ponto em questão é 1 João 5:7-8. Na Bíblia portuguesa 
João Ferreira de Almeida Revista e Corrigida (ARC), lê-se: “Porque três 
são os que testificam no céu: o Pai, a Palavra e o Espírito Santo; e estes 
três são um. E três são os que testificam na terra: o Espírito, e a água, e o 

Deus é uma Trindade?



44	 Quem é Deus?

sangue; e estes três concordam num.” As palavras sublinhadas e em itálico 
não fazem parte dos manuscritos aceitos do Novo Testamento.

Na versão João Ferreira de Almeida Revista e Atualizada (ARA), 
nessa passagem particular, lê-se essencialmente o mesmo, embora essas  

palavras adicionadas estejam 
entre colchetes. O prefácio dessa 
revisão diz: “O Novo Testa-
mento da ARA destaca um bom 
múmero de palavras, expressões e  
versículos, colocando-os entre 
colchetes. Essas passagens não se  
encontram no texto grego adotado 
pela Comissão Revisora, mas 
haviam sido incluídas por Almeida 
com base no texto grego disponí-
vel na época em que realizou  
a tradução”.   

A maioria dos comentários 
bíblicos diz que essa é uma  
inserção falsa ao texto bíblico. 
Consideremos as palavras de 
O Novo Comentário Bíblico  
Revisado (The New Bible Com-
mentary: Revised): “Nota-se que 
a Versão Autorizada (a versão 
do Rei Jaime) inclui material  
adicional nesse ponto. Mas as 
palavras são claramente uma glosa 
[uma nota adicionada] e foram 

corretamente excluídas da versão revisada padrão (RSV), até mesmo das 
suas margens” (1970, pág. 1269).

Também nas versões da Bíblia portuguesa Bíblia na Linguagem de 
Hoje e na sua revisão mais recente Nova Tradução na Linguagem de 
Hoje em 1 João 5:7-8 essas palavras adicionais foram excluídas e é  
corretamente traduzido: “Há três testemunhas: o Espírito, a água e o  
sangue; e esses três estão de pleno acordo” (1 João 5:7-8, BLH e NTLH).  
A Nova Versão Internacional também transcreve: “Há três que dão  
testemunho: o Espírito, a água e o sangue; e os três são unânimes”  
(NVI). João personifica estes três elementos como testemunhas  
providenciais, tal como Salomão personificou a Sabedoria no livro  
de Provérbios.

 “A evidência textual é contra 1 João 5:7", explica Neil Lightfoot, eru-
dito do Novo Testamento. “De todos os manuscritos gregos, apenas dois 
os contêm. Estes dois manuscritos são de datas muito posteriores, um do 

Séculos depois dos apóstolos 
estarem mortos e a Bíblia com-
pleta, teólogos no Concílio de 
Constantinopla formalizaram a 
idéia de que o Espírito Santo é 
Deus com o Pai e o Filho.

Wikimedia CommonsWikimedia Commons



	 45

século XIV ou XV e outro do século XVI. E dois outros manuscritos têm 
esse versículo escrito na margem. Todos os quatro manuscritos mostram 
que esse versículo foi aparentemente traduzido de uma forma tardia da 
Vulgata Latina” (Como a Bíblia Chegou Até Nós [How We Got the Bible], 
1963, págs. 100-101).

O Comentário Expositivo da Bíblia [The Expositor’s Bible Commen-
tary], também descarta a inserção em 1 João 5:7, como sendo “obviamente 
uma glosa recente e sem mérito” (Glenn Barker, Vol. 12, 1981, pág. 353). O 
Comentário Bíblico de Peake [Peake’s Commentary on the Bible] também 
é muito incisivo nas suas explicações: “As famosas inserções em seguida 
às ‘três testemunhas’ não estão impressas na versão revisada padrão [e nas 
versões Portuguesas da BLH, NTLH e NVI, e são destacadas na versão 
ARA] e com razão [porque] . . . Nenhum [manuscrito] Grego respeitável as 
contém. Elas apareceram primeiro num texto Latino do século IV, passou 
para a Vulgata [a versão latina do século quinto, que se tornou a tradução 
medieval comum] e finalmente para o Novo Testamento de Erasmo [no 
século XVI]” (pág.1038).

Reiterando, o termo trindade somente se tornou de uso religioso comum 
a partir do Concílio de Niceia, no ano 325, séculos depois dos últimos 
livros do Novo Testamento terem sido concluídos. Definitivamente, não é 
um conceito bíblico.

Por que o Espírito Santo é chamado às vezes de "ele"
Muitas pessoas assumem que o Espírito Santo é uma pessoa, baseando-se 

em referências ao Espírito, no Novo Testamento como “ele”. Esta confusão 
provém de dois fatores; um, o uso dos pronomes no gênero flexionado, e o 
outro pelo preconceito de alguns tradutores. 

A língua grega e as derivadas do latim, como Português, Espanhol, 
Francês, Italiano, e outros idiomas, invocam um gênero gramatical  
específico para cada substantivo. Todo o objeto, animado ou inanimado, 
é designado como masculino, feminino ou neutro em grego. O gênero  
gramatical não se relaciona ao fato de ser ou não ser na verdade masculino 
ou feminino. Por exemplo, a palavra “livro” é do gênero masculino e a 
palavra “mesa” é do gênero feminino. Apesar de esses substantivos terem 
gênero, está claro que o mesmo não se refere a ser macho ou fêmea, e 
certamente não são pessoas.

Em Grego, ambos os gêneros, masculino e neutro, são usados  
referindo-se ao Espírito Santo. As palavras traduzidas por “Auxiliador” e  
“Consolador”, nos capítulos 14 a 16 de João, provêm da palavra grega 
parakletos, a qual é um substantivo masculino em grego e em português e 
por isso é correto o emprego do pronome masculino.

O termo parakletos certamente pode se referir a uma pessoa, como se 
refere a Jesus Cristo em 1 João 2:1 (“temos um Advogado [parakletos] para 
com o Pai, Jesus Cristo, o Justo”). No entanto, o Espírito Santo em nenhum 
lugar é designado como uma pessoa.

Deus é uma Trindade?



46	 Quem é Deus?

O Que dizer de Mateus 28:19?

Mateus 28:19 é uma passagem bíblica, às vezes, mal  
compreendida no que diz respeito à doutrina da trindade. 

Jesus é citado dizendo aos seus discípulos: “Portanto, ide, ensinai 
todas as nações, batizando-as em [ou ‘para dentro do’, do grego 
eis] nome do Pai, e do Filho, e do Espírito Santo”.

Lembre-se do importante princípio de que a Bíblia interpreta a si 
mesma. O que essa passagem em particular nos mostra é que o pro-
cesso de batismo e a entrada na família de Deus envolvem o Pai, o 
Filho e o Espírito Santo. E não é uma descrição da natureza de Deus. 

Observe Atos 2:38: “E disse-lhes Pedro: Arrependei-vos, e cada 
um de vós seja batizado em nome de Jesus Cristo para perdão 
dos pecados, e recebereis o dom do Espírito Santo”. O exemplo 
das Escrituras mostra que somente depois de um arrependimento 
verdadeiro e de ser batizado em nome de Jesus Cristo (pela  
autoridade de Jesus Cristo) é que o ministro impõe as suas mãos 
no arrependido e, ele ou ela, recebe o Espírito Santo diretamente 
de Deus (Atos 8:14-17).

O importante é que o batismo por si só não é suficiente. Ele tem 
de ser seguido pelo mandamento bíblico de imposição das mãos 
para o recebimento do Espírito Santo—a semente da vida eterna 
(Atos 19:1-6). Nós não podemos ser parte da natureza de Deus  
(2 Pedro 1:4) sem sermos primeiro gerados do Pai pelo Espírito 
Santo, o qual transmite essa natureza divina.

A instrução de Cristo em Mateus 28:19 presume que, antes do 
batismo, os crentes têm de aprender sobre Deus, o Pai, o Seu 
Filho e o Espírito Santo. No batismo os crentes entram numa [ou 
para dentro duma] relação familiar pessoal com Deus Pai e Seu 
Filho através do Espírito Santo, por conseguinte recebendo o 
nome de Deus (comparar com Efésios 3:14-15). 

Observe novamente que todos os três―o Pai, o Filho e o Espí-
rito Santo―são reconhecidos como envolvidos nesse processo. 
Mas isso não significa que todos os três são pessoas divinas em 
uma trindade. Afirmar que Mateus 28:19 estabelece um só Deus 
em três pessoas é ir muito além das verdadeiras palavras do 
versículo. Ademais, outros versículos mostram que essa noção é 
totalmente falsa.

Afirmar que Mateus 28:19 estabelece um só Deus em 
três pessoas é ir muito além das verdadeiras palavras do 
versículo. Ademais, outros versículos mostram que essa 
noção é totalmente falsa.



	 47

O Espírito Santo Não  
é uma Pessoa

 “Não por força, nem por violência, mas pelo meu Espírito,  
diz o Senhor dos Exércitos” (Zacarias 4:6).

No capítulo anterior vimos que o ensino da trindade se originou bem 
depois do Novo Testamento ter sido escrito em vez de surgir com os 

próprios escritores da Bíblia. Como, então, é que vamos definir o Espírito 
Santo visto que não é uma pessoa?

A Bíblia refere-se ao Espírito Santo, a maioria das vezes, como o poder 
divino de Deus, ou apresenta-o como tal, em vez de descrevê-lo como uma 
pessoa ou entidade distinta (Zacarias 4:6; Miquéias 3:8). Os estudiosos 
judeus ao examinar as referências ao Espírito Santo, nas Escrituras do Antigo  
Testamento, nunca o definem de outra forma que não seja o poder de Deus.   

No Novo Testamento, Paulo se refere a ele como o espírito do poder, 
amor e moderação (2 Timóteo 1:7). Um anjo disse a Maria que em seu 
ventre Jesus seria concebido sobrenaturalmente: “Descerá sobre ti o  
Espírito Santo”, e o anjo definou o Espírito Santo como “a virtude [poder] 
do Altíssimo” o qual a cobriu “com a sua sombra” (Lucas 1:35). 

A palavra grega para ‘virtude’ (ACF, ARC) ou ‘poder’ (ARA, NVI, BLH) 
é ‘dunamis’ que significa ‘força de poder’ donde vem a palavra portuguesa 
‘dínamo’. E a palavra para ‘sombra’ é ‘episkiazo’ a partir do entendimento 
familiar do Antigo Testamento de uma nuvem, simbolizando a presença  
imediata e o poder de Deus, que lançou uma sombra sobre os Israelitas.

Jesus começou o Seu ministério pelo “poder do Espírito Santo”  
(Lucas 4:14 NTLH). Ele disse aos Seus seguidores: “quando o Espírito Santo  
descer sobre vocês, vocês receberão poder” (Atos 1:8 NTLH).

Pedro diz: “Sabem também como Deus derramou o Espírito Santo sobre 
Jesus de Nazaré e lhe deu poder” (Atos 10:38 NTLH). Este foi o mesmo 
poder que tornou Cristo capaz de fazer muitos milagres poderosos durante 
o Seu ministério. Do mesmo modo, Jesus Cristo atuou por intermédio do 
apóstolo Paulo “pelo poder de sinais e milagres e pelo poder do Espírito de 
Deus” (Romanos 15:19 NTLH). 

O Espírito Santo é a própria natureza, presença e expressão do poder de 
Deus trabalhando ativamente nos seus servos (2 Pedro 1:4; Gálatas 2:20). 
Na verdade, é através do Seu Espírito que Deus é capaz de estar presente 
em todos os lugares ao mesmo tempo em todo o universo e afetá-lo como 
quiser (Salmo 139:7-10).

Uma e outra vez as Escrituras retratam o Espírito Santo como o poder 
de Deus. Além disso, ele também é mostrado como a mente de Deus e a  



48	 Quem é Deus?

própria essência e força vital através do qual o Pai gera seres humanos 
como Seus filhos espirituais. O Espírito Santo não é Deus, mas sim um 
aspecto vital de Deus―a substância divina do Pai e de Cristo, bem como o 
agente por meio do qual Eles trabalham.

A inspiração divina e vida através do Espírito
Em seu artigo sobre o Espírito Santo, o Dicionário Bíblico Âncora (The 

Anchor Bible Dictionary) descreve-o como a "manifestação da presença 
divina e poder perceptível especialmente em inspiração profética" (Vol. 3, 
1992, pág. 260).

Repetidamente, as Escrituras revelam que Deus transmitiu inspiração 
divina aos Seus profetas e servos através do Espírito Santo. Pedro regis-
tra que “a profecia nunca foi produzida por vontade de homem algum, 
mas os homens santos de Deus falaram inspirados pelo Espírito Santo”  
(2 Pedro 1:21).

Paulo escreveu que o plano de Deus para a humanidade “tem sido  
revelado pelo Espírito aos seus santos apóstolos e profetas” (Efésios 3:5) 
e que os seus próprios ensinamentos foram inspirados pelo Espírito Santo  
(1 Coríntios 2:13). Paulo ainda explica que é através do Seu Espírito que 
Deus tem revelado aos verdadeiros cristãos as coisas que preparou para os 
que O amam (versículos 9-16). Agindo através do Espírito, Deus Pai é o 
revelador da verdade aos que O servem.

Jesus disse aos Seus seguidores que o Espírito Santo, que o Pai envia-
ria, "vos ensinará todas as coisas e vos fará lembrar de tudo quanto vos 
tenho dito" (João 14:26). É através do Espírito de Deus dentro de nós que 
temos visão e entendimento espiritual. De fato, chegamos a ter a própria 
"mente de Cristo" (1 Coríntios 2:16)―também conhecida como a "mente do  
Espírito" (Romanos 8:27, ARA) ou a “intenção do Espírito” (Romanos 8:27, 
ACF e ARC).

Cristo tinha essa compreensão espiritual em abundância. Como Messias, 
Ele foi profetizado que teria “o Espírito de sabedoria e de inteligência, e 
o Espírito de conselho e de fortaleza, e o Espírito de conhecimento e de 
temor do Senhor” (Isaías 11:2).

Como Filho do Homem na terra, Cristo em Sua conduta pessoal  
personificou os atributos divinos do Deus Onipotente vivendo de acordo 
com os padrões bíblicos de Seu Pai através do Espírito Santo (comparar  
1 Timóteo 3:16).

Agora de volta ao reino espiritual, Cristo exerce o poder onipotente do 
Espírito Santo junto com o pai. O Espírito Santo, devemos compreender, 
não é somente o Espírito de Deus, o Pai, pois a Bíblia também o chama de 

O Espírito Santo está conspicuamente ausente, como pes-
soa, nos ensinamentos de Cristo em geral.



	 49

"Espírito de Cristo" (Romanos 8:9; Filipenses 1:19). Por ambas as desig-
nações, Espírito de Deus ou Espírito de Cristo, é o mesmo Espírito, já que 
existe apenas um Espírito (1 Coríntios 12:13; Efésios 4:4).

O Pai concede o mesmo Espírito aos verdadeiros cristãos através de 
Cristo (João 14:26; 15:26; Tito 3:5-6) para guia-los e capacitá-los a serem 
seus filhos e "participantes da natureza divina" (Romanos 8:14; 2 Pedro 1:4). 
Deus, que tem a vida eterna em Si mesmo, dá essa vida aos outros através 
do Espírito (João 5:26; 6:63, Romanos 8:11).

Os atributos impessoais do Espírito Santo
O Espírito Santo é mencionado de muitas maneiras que demonstram que 

ele não é uma pessoa divina. Por exemplo, é referido como sendo um dom 
(Atos 10:45; 1 Timóteo 4:14). Também nos diz que o Espírito Santo pode ser 
extinto, isto é, apagado (1 Tessalonicenses 5:19), que pode ser derramado 
(Atos 2:17, 33), e que somos batizados com ele (Mateus 3:11).

As pessoas podem bebê-lo (João 7:37-39), participar dele (Hebreus 6:4) e 
encher-se dele (Atos 2:4; Efésios 5:18). O Espírito Santo também nos renova 
(Tito 3:5) e tem de ser despertado em nós (2 Timóteo 1:6). Com certeza, 
estas características impessoais não são atributos de uma pessoa.

Ele também é chamado “o Espírito Santo da promessa”, “a garantia da 
nossa herança” e “o espírito de sabedoria e de revelação” (Efésios 1:13-14, 17).

Em contraste com Deus Pai e com Jesus Cristo, que são consistente-
mente comparados a seres humanos em forma e aspecto, o Espírito Santo 
é persistentemente representado por vários símbolos e manifestações de 
uma maneira completamente diferente—tal como vento (Atos 2:2), fogo 
(versículo 3), água (João 4:14; 7:37-39), óleo (Salmos 45:7; comparar Atos 
10:38; Mateus 25:1-10), a uma pomba (Mateus 3:16) e a uma “fiança”, ou 
adiantamento, da vida eterna (2 Coríntios 1:22; 5:5; Efésios 1:13-14). No 
mínimo, estas representações são difíceis de se compreender se o Espírito 
Santo fosse uma pessoa.

Em Mateus 1:20 encontramos mais evidência de que o Espírito Santo não 
é uma entidade distinta, mas o poder sobrenatural de Deus. Aqui lemos que 
Jesus foi concebido pelo Espírito Santo. Porém, Jesus orou e dirigiu-se, 
continuamente, a Deus Pai como Seu Pai e não ao Espírito Santo (Mateus 
10:32-33; 11:25-27; 12:50). Ele nunca descreveu o Espírito Santo como seu 
Pai. Aí está claro que o Espírito Santo foi o meio ou o poder através do qual 
o Pai gerou Jesus como Seu Filho.

O exemplo e ensino de Paulo
Se Deus fosse uma trindade certamente Paulo, que registou muito 

da teologia que fundamenta a Igreja primitiva, teria compreendido e  
ensinado este conceito. Contudo não encontramos tal ensinamento em 
suas obras. 

Além disso, a saudação clássica de Paulo em suas cartas às igrejas, bem 

O Espírito Santo Não é uma Pessoa



50	 Quem é Deus?

como às pessoas a quem escreveu, era: “Graça e paz da parte de Deus Pai e 
do Senhor Jesus Cristo”. Ele nunca menciona o Espírito Santo em nenhuma 
de suas saudações. (O mesmo pode se dizer acerca das saudações de Pedro 
em suas duas epístolas).   

O mesmo cumprimento, com poucas variações, aparece em todas 
as epístolas que carregam o nome de Paulo (ver Romanos 1:7;  
1 Coríntios 1:3; 2 Coríntios 1:2; etc.) O Espírito Santo sempre é omitido 
nessas saudações—um descuido incrível e inexplicável se ele fosse de fato 
uma pessoa ou entidade igual a Deus Pai e a Cristo.

Isto é ainda mais surpreendente, considerando que as congregações a que 
Paulo escreveu tinham muitos membros gentios, com históricos politeístas e 
que tinham anteriormente adorado numerosos deuses. As epístolas de Paulo 
não registram nenhum esforço de sua parte para explicar a trindade ou o 
Espírito Santo como uma pessoa divina igual a Deus Pai e a Jesus Cristo.

Em todos os escritos de Paulo, somente em 2 Coríntios 13:14 é que o  
Espírito Santo é mencionado juntamente com o Pai e Cristo e apenas em 
relação à “comunhão do Espírito Santo” na qual os crentes participam—
não em nenhuma espécie de depoimento teológico sobre a natureza de 
Deus. Paulo diz que o Espírito de Deus é o agente unificador que nos une 
em comunhão piedosa e justa, não só uns com os outros mas também com 
o Pai e Filho.

Mesmo assim, aqui, o Espírito de Deus não é tratado como uma pessoa. 
Observe que nossa comunhão é do Espírito Santo e não com o Espírito 
Santo. Como vemos em 1 João 1:3, “a nossa comunhão é com o Pai e com 
seu Filho Jesus Cristo”. O Espírito Santo não é mencionado.

Paulo declara que “há um só Deus, o Pai . . . e um só Senhor, Jesus 
Cristo” (1 Coríntios 8:6). Ele não faz menção do Espírito Santo como uma 
pessoa divina.

Outras perspectivas bíblicas
De igual modo, Cristo nunca falou do Espírito Santo como uma terceira 

pessoa divina. Em vez disso, em numerosas ocasiões, Ele falou somente da 
relação entre Ele e Deus Pai (Mateus 26:39; Marcos 13:32; 15:34; João 5:18, 
22; etc.). O Espírito Santo está conspicuamente ausente, como pessoa, nos 
ensinamentos de Cristo em geral. Particularmente, no que a diz respeito 
a isto, temos os Seus muitos depoimentos sobre Si mesmo e o Pai, espe-
cialmente quando Ele nunca fez nenhuma afirmação semelhante sobre Si 
mesmo e o Espírito Santo.

Também devemos considerar que, em visões do trono de Deus registradas 

O Espírito Santo sempre é omitido nessas saudações—um 
descuido incrível e inexplicável se ele fosse de fato uma pes-
soa ou entidade igual a Deus Pai e a Cristo.



	 51

na Bíblia, ainda que o Pai e Cristo tenham sido vistos, o mesmo não aconte-
ceu com o Espírito Santo (Atos 7:55-56; Daniel 7:9-14; Apocalipse 4-5; 7:10). 
Jesus é mencionado repetidamente como estando à mão direita de Deus, 
mas nunca se menciona alguém à mão esquerda do Pai. Em nenhum lugar 
nas Escrituras se descreve três pessoas divinas retratadas juntas.  

Até no último livro da Bíblia (e o último a ser escrito), o Espírito Santo, 
como pessoa divina, está ausenta das suas páginas. O livro descreve “um 
novo céu e uma nova terra” (Apocalipse 21:1) onde está “o tabernáculo 
de Deus com os homens, pois com eles habitará” (versículo 3). Cristo, o 
Cordeiro de Deus, também está presente (versículo 22). Porém, o Espírito 
Santo está outra vez ausente—outro inexplicável descuido, se caso Espírito 
fosse uma terceira pessoa de um Deus trino.

Seguramente, a partir da evidência encontrada na Bíblia, o Espírito Santo 
não é uma pessoa de uma suposta trindade. Lamentavelmente, a doutrina 
da trindade obscurece o ensino bíblico de que Deus é uma família—uma 
família na qual, como veremos, está o nosso destino final!

O Espírito Santo Não é uma Pessoa

Será que Deus é uma Trindade? 

A Trindade é uma das doutrinas mais amplamente acei-
tadas e reverenciadas no cristianismo convencional.  
A crença de que Deus é três pessoas convivendo em um 
ser ou substância, como a doutrina é muitas vezes defi-
nida, é aceitada por milhões de católicos, protestantes 
e ortodoxos. A doutrina da Trindade é considerada tão 
sagrada e fundamental que muitas igrejas e organizações 
religiosas consideram-na  como um teste decisivo para 
a definição de quem é ou não é um verdadeiro cristão.  
O que é a verdade?

Aprenda o que a Bíbia diz com o 
nosso guia de estudo bíblico  

Deus é uma Trindade? 

Visite nosso site ou contate qualquer 
dos nossos escritórios listados ao 
fim desta publicação para obter sua 
cópia gratuita.

www.revistaboanova.org



52	 Quem é Deus?

Entendendo  
‘à Imagem de Deus’

 “E criou Deus o homem à sua imagem; à imagem de Deus o 
criou; macho e fêmea os criou” (Gênesis 1:27).

O propósito da vida humana está indelevelmente gravado no primeiro 
capítulo do primeiro livro da Bíblia, onde o homem é mencionado 

pela primeira vez: “E disse Deus: Façamos o homem à nossa imagem,  
conforme a nossa semelhança” (Gênesis 1:26).

Deus criou cada uma das 
espécies dos reinos das plantas 
e dos animais “segundo a sua  
[própria] espécie” (versículos 
11-12, 21, 24-25), mas o versículo 
26 nos diz essencialmente que os 
seres humanos foram moldados 
segundo a “espécie de Deus”, ou 
gênero de Deus. A imagem de 
Deus é o que faz o homem único 
entre toda a Sua criação física. 
É isto que torna os homens, 
mulheres e crianças verdadei- 
ramente humanos. 

Primeiro, o nosso Criador 
declarou o Seu grande propó-
sito, depois o realizou: “E criou 
Deus o homem à Sua imagem; à 
imagem de Deus o criou; macho 
e fêmea os criou”, (versículo 
27). O primeiro capítulo está  
centrado no propósito fun-

damental da vida humana, enquanto que o segundo traça detalhes  
importantes. Estes dois capítulos iniciais se complementam. 

Criados para governar
Depois de declarar inicialmente o Seu grande propósito ao criar a huma-

nidade à Sua própria imagem, o Criador disse: “Domine sobre os peixes 
do mar, e sobre as aves dos céus, e sobre o gado, e sobre toda a terra” 
(versículo 26).

Então, depois de criar os dois seres humanos (o homem e a mulher) à Sua 

“No dia em que Deus criou o 
homem, à semelhança de Deus 
o criou. Macho e fêmea os criou.”

iStockphotoiStockphoto



	 53

própria imagem, Ele declarou novamente o Seu propósito e esclareceu que 
a descendência deles seria parte integrante desse grande projeto: “E Deus 
os abençoou e Deus lhes disse: Frutificai, e multiplicai-vos, e enchei a terra, 
e sujeitai-a; e dominai sobre os peixes do mar, e sobre as aves dos céus, e 
sobre todo o animal que se move sobre a terra” (versículo 28).

Deus criou a família humana para crescer e expandir-se a ponto de  
eventualmente povoar a Terra inteira. O revelado propósito inicial da 
humanidade foi o de governar a criação física—e, no longo prazo, é 
muito mais do que simplesmente governar esta boa e verdosa Terra. Deus 
governa o que Ele cria, e o propósito final humano envolve co-governança 
na família divina.

Mas começamos de baixo. Primeiro aprendamos a governar e a discipli-
nar a nós mesmos. Depois a cooperar com outros e a gerir adequadamente 
as circunstâncias atuais que a vida nos apresenta.

O que é a imagem de Deus?
A Bíblia não define o significado de “à imagem de Deus”, literalmente. 

De certo modo é um mistério, contudo os mistérios e segredos chaves da 
Bíblia podem ser abertos para aqueles a quem Deus chama, pois Ele lhes 
revela a Sua verdade.

Como disse Jesus: “Graças te dou, ó Pai, Senhor do céu e da terra, que 
ocultaste estas coisas aos sábios e instruídos e as revelaste aos pequeni-
nos” (Mateus 11:25). A verdade de Deus vem da revelação dEle e não da 
sabedoria humana. Apesar de que certos princípios de senso comum nos 
possibilite melhor entendimento da Bíblia. 

Conforme dissemos antes, podemos compreender passagens bíblicas 
melhor quando as consideramos no seu contexto. O capítulo 5 de Gênesis 
menciona, outra vez, a semelhança e imagem de Deus. Conforme lemos os 
versículos iniciais, começamos a discernir os seus sentidos mais amplos. 
O capítulo começa mencionando: “Este é o livro das gerações de Adão. No 
dia em que Deus criou o homem, à semelhança de Deus o fez. Macho e 
fêmea os criou, e os abençoou, e chamou o seu nome Adão, no dia em que 
foram criados” (versículos 1-2).

A genealogia que aparece no capítulo 5 de Gênesis estende-se ao longo 
de séculos desde Adão até Noé e os seus três filhos—mais de 1.600 
anos. Mas, na verdade, ela começa com o Próprio Criador. Na genea-
logia de Cristo por Lucas, ele refere-se a Adão como “o filho de Deus”  
(Lucas 3:38).

Como mais tarde Paulo explica: “Sendo nós, pois, geração de Deus” 
(Atos 17:29). Nós procedemos de Deus, não do mesmo modo que foram 
criados os animais da Terra e as criaturas do mar. Pois, eles não foram 
feitos à imagem de Deus. Mas nós seres humanos fomos! Para tornar isto 
claro, Deus enfatizou a expressão alternativa “semelhança”. Todavia, o que 
isso significa?

Entendendo ‘à Imagem de Deus’



54	 Quem é Deus?

Outra vez, o contexto ajuda. Esse princípio de considerar o contexto 
talvez seja o princípio mais importante que governa o estudo bíblico e o 
facilmente o mais usado e abusado. Continuando a genealogia: “E Adão 
viveu cento e trinta anos, e gerou um filho à sua semelhança, conforme a 
sua imagem, e chamou o seu nome Sete” (Gênesis 5:3).

No contexto dos versículos 1 e 2, a que conclusão se poderia chegar 
diante da afirmação no versículo 3? É razoável deduzir, que embora Deus 
seja espírito e não carne (João 4:24), o homem tem uma semelhança  
considerável com seu Criador, tal como também o filho de Adão se parecia 
com ele. 

Como somos feitos à imagem de Deus?
Os homens, mulheres e crianças, foram criados à imagem de Deus em 

outros aspectos? Basta observar o próprio dom da vida humana. O Criador 
soprou nas narinas do homem o fôlego da vida (Gênesis 2:7). A diferença 
entre o vivente e o não vivente é enorme.

Quão grande é o abismo entre a consciência do mundo que os homens 
têm e a que os animais têm? Considere a sua inata capacidade de imaginar, 
pensar sequencialmente em palavras e imagens. Os poderes fantásticos 
do homem da imaginação e do pensamento abstrato, apesar de muitas 
vezes serem mal utilizados, são um reflexo importante do fato de termos 
sido criados à imagem de Deus. O Nosso Criador imagina e nós também 
imaginamos. No tempo da torre de Babel, Deus disse: “Isso que eles estão 
fazendo é apenas o começo. Logo serão capazes de fazer o que quiserem” 
(Gênesis 11:6, NTLH). Que testemunho maravilhoso acerca do nosso 
potencial humano, vindo diretamente do Próprio Criador! 

A fala e a capacidade de comunicar são outros aspectos vitais da ima-
gem de Deus. Mas homens, mulheres, rapazes e moças têm essa preciosa 
capacidade excepcional de comunicar numa língua. Adão e Eva possuíam 
isso quando foram criados.  

O autor de O Instinto da Língua (The Language Instinct), Steven Pinker 
diz: “A língua é muito mais do que uma invenção cultural como a postura 
reta . . . A língua é uma habilidade magnífica e única do Homo Sapiens [a 
espécie humana] . . . Sob o ponto de vista científico a complexidade das  
línguas é parte biológica do nosso direito de progenitura” (1994,  
págs. 18-19).

A capacidade linguística e mental de Adão era tão grande que ele pôde 
nomear todos os animais, presumivelmente com nomes jamais antes  

Contudo o depravado comportamento humano tinha come-
çado, Deus tinha criado homem, mulheres e crianças à Sua 
própria imagem e semelhança—e em seu devido tempo rea-
lizaria o Seu grande plano de salvação. 



	 55

concebidos (Gênesis 2:19). A teoria da evolução apresenta o primeiro 
homem tipicamente como nada mais que um bruto grunhidor. Quão  
distante da verdade de Deus!

Nossos primeiros pais compreendiam o princípio da causa e efeito—as 
prováveis consequências das ações presentes. Embora a serpente tenha 
transmitido informação mortífera a Eva em Gênesis 3, ela foi capaz de 
raciocinar sobre as possíveis consequências de ações futuras. Ela pensou 
que comendo do fruto que Deus tinha proibido, tanto a ela como a Adão, 
isso a tornaria sapiente como Deus e capaz de viver eternamente. 

Mas o que faltou a Eva foi a percepção moral para pensar nas  
implicações de suas ações, particularmente de como elas afetariam a sua 
descendência e a de Adão. 

Ainda assim à imagem de Deus?
Muitos de nós estamos conscientes dos trágicos acontecimentos que 

começaram no éden—de como Adão e Eva pecaram e foram expulsos do 
jardim e de como a indiscriminada transgressão da lei de Deus continuou 
se multiplicando ao longo dos séculos até que apenas um homem justo, o 
patriarca Noé, restava na terra.

Aprendemos da Bíblia que o pecado universal traz a destruição  
universal. Por isso somente o justo Noé e a sua família foram salvos do 
dilúvio ao construírem e entrarem na arca, de acordo com as instruções 
de Deus. O Criador decidiu começar de novo com Noé e sua descendência.   

Mas, como meio de segurança para reduzir a predisposição do homem 
para o comportamento violento, Deus instituiu a pena capital—para ser 
administrada sob certas restrições, que foram posteriormente amplificadas 
quando a lei foi formalmente codificada (Gênesis 9:5).

Observe o cenário para essa provisão. Depois do julgamento do dilúvio, 
Deus renova a raça humana (versículo 7), e logo começa uma nova época da 
história do homem. Nessa conjuntura, Deus lembra ao homem, novamente, 
do fantástico legado que Ele lhe deu: “Quem derramar o sangue do homem, 
pelo homem o seu sangue será derramado; porque Deus fez o homem  
conforme a Sua imagem” (versículo 6).

Contudo o depravado comportamento humano tinha começado, Deus 
tinha criado homem, mulheres e crianças à Sua própria imagem e 
semelhança—e em seu devido tempo realizaria o Seu grande plano de 
salvação. Aos olhos de Deus a redenção do homem através do sacrifí-
cio de Cristo era como se já tivesse acontecido (ver 2 Timóteo 1:8-9;  
Romanos 4:17).

Apesar da humanidade não viver conforme o glorioso legado da imagem 
de Deus e ficar muito aquém dos Seus padrões―“Porque todos pecaram e 
destituídos estão da glória de Deus” (Romanos 3:23)―o nosso Criador, na 
Sua grande misericórdia e amor, não se desviará do Seu grande plano para 
a humanidade.

Entendendo ‘à Imagem de Deus’



56	 Quem é Deus?

Participando da  
Natureza Divina

 “Ele nos deu as suas grandiosas e preciosas promessas, 
para que por elas vocês se tornassem participantes  

da natureza divina” (2 Pedro 1:4).

Nos capítulos anteriores examinamos escrituras que tratam da descrição 
bíblica da própria natureza de Deus. Contudo, nenhum conhecimento 

tem qualquer valor permanente se não o utilizarmos. Saber e crer que Deus 
existe é de pouco valor caso se continue a comportar-se como se Ele não 
existisse. Como nos diz a Sua Palavra: “Os demônios o creem e estreme-
cem” (Tiago 2:19 NTLH).

Agora vamos nos concentrar noutro aspecto crucial do assunto—como 
é que Deus se relaciona com a Sua criação humana e o que Ele quer que 
alcancemos espiritualmente com a Sua ajuda.

Lembre-se que Jesus é o mediador entre Deus Pai e o homem, bem como 
o Autor da nossa salvação (Hebreus 2:10, ARA). Ele é quem o Pai nomeou 
para nos ajudar a superar a diferença de nosso caráter humano falível e a 
impressionante perfeição dEles. Somos instados a sermos perfeitos assim 
como o Pai Celestial é perfeito (Mateus 5:48). Nós somos desafiados a 
alcançar Sua imagem de maturidade espiritual. 

No mais completo sentido, nós temos de nos tornar “participantes da 
natureza divina” (2 Pedro 1:4), para que assim a nossa conduta pessoal 
reflita o caráter do Próprio Deus. Isto tem impacto no verdadeiro propósito 
da nossa existência. 

A imagem de Deus no Novo Testamento
Gênesis 9:6, demonstra a verdade de que homens, mulheres, rapazes e 

moças continuaram sendo à imagem de Deus, mesmo após o pecado ter 
entrado no mundo do homem. Vários milênios mais tarde apóstolos de 
Cristo confirmaram esse básico ensinamento bíblico. As escrituras do 
Novo Testamento reafirmam que os seres humanos ainda são à imagem 
e semelhança de Deus (Tiago 3:9; 1 Coríntios 11:7). E ainda mais impor-
tante para a nossa salvação é o fato de que o Próprio Jesus é a “imagem do 
Deus invisível” (Colossenses 1:15; 2 Coríntios 4:4). Uma vez que o pecado  
prejudicou profundamente a imagem de Deus em nós, a criação à  
semelhança espiritual de Deus—ao caráter dEle—tem de ser alcançado 
através de Jesus Cristo.

É o justo e impecável Cristo que justifica os homens e mulheres que 
pecaram e trouxeram para si mesmos a pena de morte (Romanos 6:23). 



	 57

Paulo disse nós éramos “estranhos e inimigos no entendimento pelas  
vossas obras más, agora, contudo, vos reconciliou no corpo da sua carne, 
pela morte, para, perante ele, vos apresentar santos, e irrepreensíveis, e 
inculpáveis, se, na verdade, permanecerdes fundados e firmes na fé e não 
vos moverdes da esperança” (Colossenses 1:21-23).

Passo a passo
Apesar de termos caído muito abaixo do nosso grande potencial, Cristo—

que reflete muito mais “a imagem de Deus” do que nós—oferece-nos um 
caminho para nos reconciliarmos com o Pai. Esse é o único meio pelo qual 
podemos alcançar o enorme objetivo de refletirmos o caráter de Deus nas 
nossas vidas. 

A salvação é um processo. Nós progredimos espiritualmente passo a 
passo. O primeiro passo é o arrependimento sincero e genuíno—que gera 
remorso pelos nossos pecados, aceitando por completo o sangue de Cristo 
como pagamento pelas nossas transgressões contra a lei espiritual de Deus.  

O grande passo que se segue é o batismo, seguido pelo recebimento 
do Espírito Santo através da imposição de mãos pelo ministro de Deus. 
Isto constitui o princípio formal para o cristão vencer o pecado em sua 
vida com a ajuda do nosso grande Sumo Sacerdote, Jesus Cristo. A partir 
daí, desde que se siga o exemplo de Cristo e se vença a natureza humana, 
estaremos destinados a alcançar a nossa meta final da salvação no Reino 
de Deus. (Para saber mais sobre esses importantes passos espirituais 
não deixe de pedir nossos livros gratuitos Transformando a Sua Vida:  
O Processo de Conversão e O Caminho para a Vida Eterna). 

Se seguirmos esses passos, então continuaremos a crescer em graça e 
conhecimento, resistindo até ao fim, Deus executará o passo final que é a 
nossa ressurreição para a vida eterna. Paulo explica: “Porque, assim como 
a morte veio por um homem, [Adão] também a ressurreição dos mortos 
veio por um homem [Cristo]. Porque, assim como todos morrem em Adão, 
assim também todos serão vivificados em Cristo” (1 Coríntios 15:21-22).

Os seres humanos em carne são incompletos, uma espécie inacabada. 
Contudo, a vida eterna é nossa se nos convertermos e nos dirigirmos  
continuamente ao trono da graça em busca da ajuda espiritual que desespe-
radamente precisamos. O nosso Advogado e Sumo Sacerdote está sempre 
lá para nos ajudar quando tropeçamos ou caímos no caminho (1 João 1:7-9; 
2:1-2). Nenhum ser humano pode alcançar a salvação sem a aplicação con-
tínua da graça de Deus através do sacrifício expiatório de Cristo.  

Embora Deus tenha nos criado como seres físicos, de carne e sangue, 
Ele deu-nos o potencial para, afinal de contas, nos tornarmos espírito como 
Ele é espírito. A Bíblia diz isso. E Paulo continua: “Assim está também 
escrito: O primeiro homem, Adão, foi feito em alma vivente; o último Adão 
[Cristo], em espírito vivificante . . . O primeiro homem, da terra, é terreno; 
o segundo homem [Cristo], o Senhor, é do céu . . . E, assim como trouxe-

Participando da Natureza Divina



58	 Quem é Deus?

mos a imagem do terreno, assim traremos também a imagem do celestial” 
(1 Coríntios 15:45-49).

Além disso, como vimos, Cristo espelha a imagem do Pai. Assim,  
seremos também seres da mesma espécie [ou gênero] como o Pai e Cristo, 
mas não seres simplesmente criados espirituais como os anjos, mas seres 
divinos nascidos do espírito que são parte de Elohim, a família de Deus 
governante universal!

Quando compreendemos adequadamente as Escrituras, vemos essa 
maravilhosa verdade uma e outra vez nas páginas da Bíblia. Deus promete 
que o verdadeiro cristão alcançará plenamente a Sua verdadeira imagem. 
Essa promessa é proferida de diversas maneiras em muitos lugares do Novo  
Testamento. Mas, uma das mais encorajadoras está em Romanos 8:29: 
“Porque [Deus Pai] os que dantes conheceu, também os predestinou para 
serem conformes à imagem de seu Filho, a fim de que ele seja o primogê-
nito entre muitos irmãos”. 

Cristo é o Príncipe da nossa Salvação. Ele foi à frente. Ele sabe o  
caminho. Ele garante que muitos se juntarão a Ele na glória divina. Mas, 
por nosso lado, nós temos de fazer todo o esforço para assegurarmos a 
nossa chamada e eleição.

Alcançar o nosso destino fantástico
É o “novo homem”, de coração e mente, que vive espiritualmente à  

imagem de Deus (Efésios 4:22-24; Colossenses 3:10). Essa é a transforma-
ção interior que eventualmente nos leva à nossa final e completa mudança 
para a imagem de Deus. Contudo, sozinho ninguém pode alcançar essa 
transformação de caráter. Disse Jesus: “Sem mim nada podereis fazer” 
(João 15:5). A imagem espiritual de Deus só pode ser renovada em nós 
através da presença viva de Cristo em nossas vidas.

Numa passagem muito inspiradora do Novo Testamento, Paulo escreveu: 
“Estou crucificado com Cristo; e vivo, não mais eu, mas Cristo vive em 
mim; e a vida que agora vivo na carne vivo-a na fé do Filho de Deus, o qual 
me amou e se entregou a si mesmo por mim” (Gálatas 2:20).

O nosso destino final será a abundante vida eterna no Reino de Deus 
como parte de Sua família. É isso que Cristo torna possível (João 10:10). 
Por isso Deus nos criou à Sua imagem. Esta é a razão tão importante  
porque devemos compreender a verdade sobre o nosso Criador. (Para 
saber mais sobre o surpreendente futuro que Deus tem planejado para 
você, baixe ou solicite uma cópia gratuitamente de nosso livro Por que 
Você Nasceu?)

João escreveu: “Vede que grande amor nos tem concedido o Pai, a ponto 
de sermos chamados filhos de Deus . . . agora, somos filhos de Deus, e 
ainda não se manifestou o que haveremos de ser. Sabemos que, quando ele 
[Cristo] se manifestar, seremos semelhantes a ele, porque haveremos de 
vê-lo como ele é” (1 João 3:1-2, ARA).



	 59

Finalmente, Paulo também deixa isso claro ao dizer que os crentes são 
“filhos de Deus” e “herdeiros de Deus e co-herdeiros de Cristo” (Romanos 
8:16-17), explicando “que as aflições deste tempo presente não são para 
comparar com a glória que em nós há de ser revelada” (versículo 18).

Por outras palavras, Paulo diz que os crentes, na ressurreição, estarão no 
mesmo plano da existência de Deus e de Cristo—tendo sido transformados 
na mesma espécie  ou gênero de seres que Eles são. Isso é maravilhoso! 
Esse é o destino possível e fantástico de toda a humanidade e, apesar de 
sermos bilhões, viveremos perfeitamente unidos como se fôssemos um 
só. Porque a partir desse momento importante todos nós compartilhare-
mos a natureza divina no mais pleno sentido—sendo membros divinos da 
genuína família de Deus por toda a eternidade! 

Participando da Natureza Divina

Jesus Cristo: Nosso  
Misericordioso Sumo Sacerdote

O que Jesus está fazendo agora mesmo? Qual é uma das Suas 
mais importantes funções? Como Ele está servindo a Seus 

irmãos e irmãs na Terra? 
Lembre-se que Jesus Cristo é o mediador entre Deus e o homem 

(1 Timóteo 2:5). Um dos maiores temas da epístola aos Hebreus é 
a apresentação de como Cristo executa a Sua função sacerdotal 
como nosso Sumo-Sacerdote—como Ele está “trazendo muitos 
filhos [e filhas] à glória” (Hebreus 2:10).

No mundo cristão, muitos confiam numa falsa “graça” que não 
é nada mais que uma mera licença para pecar—desprovida do  
verdadeiro arrependimento, obediência e superação. Aparente-
mente, muitos cristãos sabem pouco ou nada sobre a atual função 
de Cristo como nosso misericordioso Sumo Sacerdote.

As principais escrituras 
“Pelo que convinha que, em tudo, fosse semelhante aos irmãos 

[referindo-se ao Verbo feito carne], para ser misericordioso e fiel 
sumo sacerdote naquilo que é de Deus [o Pai], para expiar [por um 
sacrifício expiatório] os pecados do povo” (versículo 17).

O pecado prejudicou seriamente a raça humana. “Porque o 
pecado é a transgressão da lei” (1 João 3:4, ARA). O pecado nos 
separa de Deus (Isaías 59:1-2) e ameaça a nossa recompensa 
eterna. Ele é o inimigo implacável de todo ser humano e tem de ser 
vencido. Esta tarefa não é fácil e nunca foi.

Mas Cristo sabe o que é ter a natureza humana, ser tentado a 
pecar e a transgredir a lei espiritual de Deus. “Pois, naquilo que ele 
mesmo sofreu, tendo sido tentado, é poderoso para socorrer os que 
são tentados” (Hebreus 2:18).



60	 Quem é Deus?

Cristo fez tudo quanto foi necessário para resistir aos impulsos 
carnais e às tentações do pecado. Ele nunca os subestimou. Ele 
orou e jejuou, mas principalmente confiou e buscou continuamente 
a ajuda do Pai. 

Por nunca ter transgredido a lei de Deus, “condenou o pecado 
na carne” (Romanos 8:3). Por outro lado, o pecado nos corrompe, 
e por isso uma das principais metas dos cristãos é aprender a  
superar seus embaraços. Contudo não podemos conseguir isso 

sem o nosso Salvador, que nos disse: “Sem Mim nada podereis 
fazer” (João 15:5).

Veja Hebreus 4:14-16: “Portanto, visto que temos um grande 
sumo sacerdote que adentrou os céus, Jesus, o Filho de Deus, 
apeguemo-nos com toda a firmeza à fé que professamos, pois 
não temos um sumo sacerdote que não possa compadecer-se das 
nossas fraquezas, mas sim alguém que, como nós, passou por todo 
tipo de tentação, porém, sem pecado. Assim, aproximemo-nos do 
trono da graça com toda a confiança, a fim de recebermos mise- 
ricórdia e encontrarmos graça que nos ajude no momento da  
necessidade” (NVI).

Cristo é o autor e príncipe da nossa salvação. “Portanto, pode 
também salvar perfeitamente os que por ele se chegam a Deus, 
vivendo sempre para interceder por eles” (Hebreus 7:25). Cristo 
está sentado à direita de Deus Pai “para agora comparecer, por 
nós, perante a face de Deus” (Hebreus 9:24).

O que fazer quando pecamos
Os Cristãos devem se esforçar contra o pecado e aprender a 

vencê-lo com a ajuda e intervenção de Cristo. Mas isso leva uma 
vida inteira de desafio marcada por mais fracassos do que gosta-
ríamos de admitir aos outros. O Salmo 130 apresenta a questão: 
“Se tu (Deus) tivesses feito uma lista dos nossos pecados, quem 
escaparia da condenação?” (versículo 3, NTLH).

O apóstolo João nos encoraja enormemente com estas pala-
vras: “Mas, se andarmos na luz, como ele [o Pai] na luz está, 
temos comunhão uns com os outros, e o sangue de Jesus Cristo, 
seu Filho, nos purifica de todo pecado. Se dissermos que não 
temos pecado [nada a vencer], enganamo-nos a nós mesmos, 
e não há verdade em nós. Se confessarmos os nossos pecados 
[a Deus], ele é fiel e justo para nos perdoar os pecados e nos 

Os Cristãos devem se esforçar contra o pecado e apren-
der a vencê-lo com a ajuda e intervenção de Cristo. Mas 
isso leva uma vida inteira de desafio marcada por mais 
fracassos do que gostaríamos de admitir aos outros. 



	 61

purificar de toda injustiça” (1 João 1:7-9). Um provérbio bíblico 
diz que um homem justo cai sete vezes e sete vezes se levanta 
(Provérbios 24:16).

Todavia, essa maravilhosa verdade não é uma licença para pecar. 
João nos adverte: “Meus filhinhos, estas coisas vos escrevo para 
que não pequeis; e, se alguém pecar, temos um Advogado para com 
o Pai, Jesus Cristo, o Justo [nosso Sumo Sacerdote]” (1 João 2:1).

Aqui, João expressa a mesma verdade básica da epístola aos 
Hebreus—uma verdade praticamente perdida no Cristianismo 
dominante. Raramente se ouve falar dela nos púlpitos. Muitos não 
sabem o que é pecado. Alguns não querem discutir sobre o pecado 
porque faz as pessoas se sentirem mal. Lamentavelmente, muitos 
na cristandade presumem erroneamente que isso seja apenas 
a celebração do que Cristo fez por nós—ou seja, nos salvou de  
nossos pecados sem qualquer necessidade de termos de  
vencê-los com a ajuda de Deus. 

Paulo reafirma a fantástica verdade desta maneira: “Pois 
é Cristo quem morreu ou, antes, quem ressuscitou dentre os  
mortos, o qual está à direita de Deus, e também intercede por nós”  
(Romanos 8:34). Ambos, o Pai e Filho, estão ativamente envolvi-
dos no cumprimento de Seus propósitos de trazerem outros para 
a família divina. Esse é o nosso destino. 

Você vai se arrepender e aceitar este chamado maravilhoso? Ou 
será que você vai se apegar às históricas concepções errôneas, 
que mostramos serem falsas à luz da Palavra de Deus? A escolha 
é sua.

Participando da Natureza Divina

Qual é o propósito da vida humana?
Será que estamos aqui para alguma 

razão? O que a Bíblia quer dizer quando 
fala sobre o arrependimento e conversão? 
Dentro deste guia de estudo você encon-
trará respostas a estas perguntas.

Para saber mais sobre este assunto, 
peça ou baixe nosso guia de  

estudo bíblico gratuito:  
O Caminho para a Vida Eterna.

www.revistaboanova.org



62	 Quem é Deus?

A Natureza e o Caráter de Deus

Em qualquer debate sobre quem e o que é Deus nunca podemos 
de perder de vista a verdade mais importante sobre Deus―que 

Deus, o Pai e Jesus Cristo, o Filho, são Seres de amor infinito. João 
resumiu perfeitamente o caráter e natureza divina dEles quando 
escreveu “Deus é amor” (1 João 4:8, 16).  

O amor de Deus é abnegado, preocupa-se com o bem-estar dos 
outros. Quando Ele mostrou a Sua glória a Moisés, Deus se reve-
lou como “Deus compassivo e misericordioso, paciente, cheio de 
amor e de fidelidade, que mantém o seu amor a milhares e perdoa 
a maldade, a rebelião e o pecado” (Êxodo 34:6-7, NVI).

O amor é a base do caráter e da lei de Deus. E também é a base 
de tudo que Deus revelou à humanidade nas Sagradas Escrituras 
(Mateus 22:35-40). Paulo chamou o amor de o maior atributo 
cristão (1 Coríntios 13:13). Ele é o primeiro aspecto do fruto do 
Espírito de Deus que Paulo menciona (Gálatas 5:22). O amor é 
o laço da perfeição, unindo tudo em perfeita união (Colossenses 
3:14, NVI). Além disso, ele é o cumprimento da lei divina de Deus 
(Romanos 13:10).    

Esta impressionante qualidade do amor segundo Deus inclui 
também até o amor para com nossos inimigos (Mateus 5:44-45; 
Lucas 6:35).

Após o arrependimento, nós podemos começar a demonstrar 
esse tipo de amor através do Espírito Santo. Deus quer que apren-
damos a pensar como Ele pensa e a agir como Ele age.

Ao praticarmos esse tipo de amor, nós expressamos a imagem 
de Deus (refletindo o Seu caráter), apesar de ainda sermos huma-
nos. Paulo nos encorajou a termos “o mesmo modo de pensar 
que Cristo Jesus tinha” (Filipenses 2:5, NTLH), Quem personificou 
perfeitamente o amor de Deus a ponto de dar Sua própria vida 
por nós.   

Uma das passagens mais conhecidas da Bíblia nos diz que “Deus 
amou o mundo de tal maneira que deu o seu Filho unigênito, para 
que todo aquele que nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna” 
(João 3:16). Deus não quer nos dar somente o inestimável dom da 
vida eterna, mas Ele também quer compartilhar todas as coisas 
conosco em Sua família divina (Hebreus 2:6-8; Romanos 8:16-17). 
As Escrituras revelam uma e outra vez que Deus personifica perfei-
tamente o amor.

O amor é a base do caráter e da lei de Deus. E também 
é a base de tudo que Deus revelou à humanidade nas 
Sagradas Escrituras.



	 63

www.revistaboanova.org

Por que é que nós, seres  
humanos, somos tão atraídos 

pelos termos casamento  
e família?

A alegria de um casamento feliz abençoado com amor, e 
filhos respeitosos que tenham uma tranquila transição da 
infância para a vida adulta responsável, é um sonho da 
maioria dos homens e mulheres. E esse desejo se encon-
tra em quase todas as nações e culturas, pois parece 
estar arraigado em nossas mentes e genética. 

Tradicionalmente, o casamento tem sido uma união exclu-
siva entre um homem e uma mulher, que abrange o mais 
íntima dos atos, a união sexual. 

Por que continuamos a perseguir esses ideais? 

E o que isso tem a ver com Deus? 

Será que Ele tem algo a ver com a instituição do casa-
mento e, se tem, Ele nos dá algumas instruções sobre 
o casamento e namoro?

Você pode aprender mais com  
o nosso guia de estudo bíblico  

Casamento e Família:  
A Dimensão Perdida. 

Visite nosso site ou contate qualquer 
um dos nossos escritórios listados 

no final desta publicação para obter 
sua cópia gratuita.



ENDEREÇOS POSTAIS
Estados Unidos da América: 

(Pode pedir em Português, Espanhol ou Inglês)
Igreja de Deus Unida

P O Box 541027
Cincinnati, OH, 45254-1027

Telefone: +1 (513) 576 9796

Brasil:
Igreja de Deus Unida
     Caixa Postal 2027

Uberlândia – MG,
CEP 38400-983

Telefone: +1 (513) 576 9796

Angola: 
Igreja de Deus Unida, Angola 

Caixa Postal no.12 
Cacuaco-Luanda, Angola

e-mail: igrejauinternacionaldeusangola@gmail.com

Internet:
 www.revistaboanova.org

www.ucg.org

e-mail: info@ucg.org

Autor: John Ross Schroeder 
Contribuidores editoriais: Scott Ashley, Tom Robinson 

Revisores editoriais: Roger Foster, Paul Kieffer,  
Burk McNair, Mario Seiglie, Donald Ward 

Capa foto: NASA 
Artista de layout em Português:  Michelle de Campos Vautour 

Tradutor: Giovane Macedo
Revisor da tradução: Jorge Manuel de Campos



Quem Somos: Esta literatura é distribuída gratuitamente pela 
Igreja de Deus Unida, uma Associação Internacional, que tem ministros 
e congregações em muitas partes do mundo.

Nossas raízes remontam à Igreja que Jesus fundou, no início do 
primeiro século. Seguimos os mesmos ensinamentos, doutrinas e 
práticas que então foram estabelecidas. A nossa incumbência é a de 
proclamar o evangelho do vindouro Reino de Deus em todo o mundo, 
como um testemunho, e também ensinar todas as nações a observar o 
que Cristo ordenou (Mateus 24:14; 28:19-20).   

Gratuidade: Jesus Cristo disse: “de graça recebestes, de graça 
dai” (Mateus 10:8). A Igreja de Deus Unida oferece esta e outras 
publicações gratuitamente, como um serviço educacional de interesse 
público. Nós o convidamos a solicitar sua inscrição gratuita da revista  
A Boa Nova e a inscrever-se em nosso Curso Bíblico, composto de doze 
lições, que também é gratuito. 

Somos gratos pelos generosos dízimos e ofertas dos membros da 
Igreja e doutros colaboradores que, voluntariamente, contribuem 
para apoiar esta obra. Nós não solicitamos fundos ao público em 
geral. No entanto, são bem-vindas as contribuições para ajudar-nos 
compartilhar esta mensagem de esperança com outros. Detalhes 
bancários para depositar seus dízimos ou ofertas estão na contra-capa 
da revista A Boa Nova. Nossa contabilidade é auditada anualmente por 
uma firma independente de auditoria.

Aconselhamento pessoal: Jesus ordenou aos seus seguidores 
a apascentar Suas ovelhas (João 21:15-17). Para cumprimento dessa 
instrução, a Igreja de Deus Unida tem congregações ao redor do 
mundo, onde os crentes reúnem-se para receberem o ensinamento 
das Escrituras e para se confraternizarem. 

A Igreja de Deus Unida empenha-se em entender e praticar o 
cristianismo do Novo Testamento. Desejamos compartilhar o caminho 
de vida de Deus com aqueles que, fervorosamente, buscam adorar e 
seguir o nosso Salvador, Jesus Cristo.

Os nossos ministros estão disponíveis para aconselhamento, para 
responder a questões e dúvidas sobre a Bíblia. Caso deseje contatar 
um ministro, ou visitar uma de nossas congregações, sinta-se à 
vontade para entrar em contato o nosso escritório mais próximo.  

Informação adicional:  Visite o nosso site revistaboanova.org 
para solicitar ou baixar os nossos guias de estudo Bíblicos ou a revista  
A Boa Nova. Se desejar corresponder-se conosco em português, 
por favor envie um e-mail para info@ucg.org ou escreva a um dos 
endereços listados neste guia de estudo Bíblico.

Para Saber Mais . . .



PQD/2309/1.2


